
Ist die Bibel Gottes Wort?

Aus ihr selbst beantwortet

von

Joh. Friedrich Bula,

Pfarrer in Blumenstein

Basel
1872



Das Wort sie sollen lassen stahn

Und kein’n Dank dazu haben.

Luther.



Vorbemerkungen

Es wird vielleicht mancher die in dieser Schrift behandelte Frage eine unwichtige, unnütze oder
abgetane nennen, indem er sich und andere gerne möchte glauben machen, die frühere Ansicht über
die Bibel sei nicht haltbar; kein vernünftiger, wissenschaftlich gebildeter Mensch könne die ganze
Schrift im Ernste als Gottes Wort hinnehmen und nachweisen, und es sei von keinem wesentlichen
Einfluß auf eines Menschen Theologie, Religion und sittlichen Gehalt, ob er die Bibel ganz als Got-
tes Wort anerkenne oder eine freiere Ansicht darüber hege.

Allein so gerne man mit solchen Behauptungen seine ungegründete Stellung und Haltung der
Schrift gegenüber rechtfertigen und entschuldigen möchte, so sehr verrät man doch damit seine ei-
gene Unsicherheit und sein böses Gewissen, indem man sich für sein laxes Verhältnis zur Schrift
auf nichts anderes zu berufen und zu stützen weiß, als auf das allgemeine Zeitbewußtsein.

Daß aber die Frage über die Schrift die erste und wichtigste ist in der ganzen Heilslehre; daß al-
les steht oder fällt mit ihr, und die ganze Theologie und Richtung eines Menschen durch diese Frage
bedingt und bestimmt ist, wird ein jeder zugeben müssen, der auch nur ein wenig auf die Sache
selbst eingehen will. Das geben wir allerdings zu, daß es von keinem wesentlichen Einfluß ist, ob
jemand die Schrift zur Hälfte oder zu neun Zehnteln annimmt oder ganz verwirft; wir kennen indes-
sen nur eine völlige, von Herzen gemeinte Anerkennung der ganzen Schrift, oder aber eine teilwei-
se, d. i. scheinbare Annahme, die einer völligen Verwerfung gleichsteht.

Wenn man heutzutage den Reformatoren so kostspielige steinerne und schriftliche Denkmale
setzt, wie die Zeitgenossen Christi den Propheten; wenn man ihrer Arbeit und Wirksamkeit, ihrer
Liebe, Hingebung, Uneigennützigkeit, Ausdauer und Gründlichkeit, ihren edlen Bestrebungen und
großartigen Erfolgen, wie denen der Apostel, alle Anerkennung zollt und sich ihnen nicht gleichzu-
stellen wagt, sich selbst ganz unfähig bekennt, solche Dinge zu leisten: möchte dann dieser uner-
reichbare Vorzug und Ruhm der Apostel und Reformatoren nicht einzig und allein darin seinen
Grund haben, daß sich ihrem redlichen, wahrhaften Charakter die Schrift, ganz wie sie da vorliegt,
als Gottes Wort, als die alleinige, ewige Wahrheit erwies? Wer wüßte es nicht, daß der Glaube an
die Schrift sie zu dem gemacht, was sie waren; daß nur das Wort und der Geist derselben sie in al-
lem bestimmt und geleitet, gestärkt und aufrecht gehalten; ja, daß solche große, unerhörte Dinge
und Erfolge durch nichts anderes bewirkt und erzielt wurden, als durch das  Wort, das sie wieder
hervorzogen und auf den Leuchter stellten? Während umgekehrt ihre Gegner nur dadurch ihre Geg-
ner  und Widersacher  wurden,  nur  dadurch  sich  so  unrühmliche  Denkmale  setzten,  daß  sie  die
Schrift verwarfen, oder sie scheinbar achteten und 2manches aus ihr sich aneigneten, im Grunde
aber sich nicht an dieselbe kehrten.

Man hat gesagt, um die Schrift richtig beurteilen zu können, müsse man ganz unparteiisch an sie
herantreten, weder für noch wider sie eingenommen sein. Ganz richtig! Aber wer ist frei von aller
Parteilichkeit? So lange der eine wie der andere von der Eigenliebe und Selbstsucht beherrscht, also
ungerecht ist, kann von Unparteilichkeit bei uns nicht die Rede sein. Wären wir in Wahrheit gerecht,
also unparteiisch, wir würden und müßten der Schrift unbedingt zustimmen; das dürfen wir von
vornherein behaupten. Nach der Schrift selbst gibt es aber bei unsrer jetzigen inneren Beschaffen-
heit und Stellung nur ein „entweder“ – „oder“; entweder für oder wider die Schrift. Denn wie klein
und unbemerkbar anfänglich die Zu- oder Abneigung gegen die Schrift auch sei, die eine oder die
andere ist da, indem es keinen Mittelweg, kein Mittelding gibt, auch keinen Stillstand, kein andau-
erndes Verharren im Schwanken zwischen Zu- und Abneigung. So verschwindend klein darum auch
anfänglich die Stimmung für oder gegen die Schrift erscheine: sie muß und wird zunehmen und im-

3



mer kenntlicher hervortreten; und so lange man auch schwankend, weder dafür noch dagegen einge-
nommen erscheine: man wird sich entscheiden und dafür oder dawider aussprechen müssen, oder
doch offenbar werden mit seinem eigentlichsten, innersten Gefühl.

Wir stellen darum die Behauptung auf: Um die Schrift richtig und unparteiisch zu verstehen und
zu beurteilen, muß man sie wahrhaft und von Herzen lieben, also von der höchsten Achtung und
Ehrfurcht vor ihr erfüllt sein. Oder wird derjenige, der ihr abhold ist, sie richtig verstehen und ge-
recht beurteilen? Kann von richtigem Verständnis, gerechter Beurteilung eines Menschen bei dir die
Rede sein, wenn sich bei dir auch nur eine Spur von Abneigung, Neid und Haß gegen jenen Men-
schen vorfindet? Wirst du dich von deinem Feinde beurteilen und richten lassen wollen? Wirst du
deine Beurteilung und Verteidigung auch nur einem Manne überlassen, von dem du nicht weißt, ob
er  für  oder  wider dich ist? Verlangst du nicht mit Recht einen ergebenen, warmen, ja brünstigen
Freund, wenn es sich um eine Untersuchung und Beurteilung deiner Person oder deiner wichtigsten
und heiligsten Angelegenheit handelt?

Also wird man der Schrift auch das Recht zugestehen müssen, daß sie ein Urteil über sich nur
wahren und warmen Freunden und Verehrern gestatte, jedes Urteil aber eines Feindes als ungerecht,
als null und nichtig von sich weise; wie denn auch nur ein wahrer Freund sie richtig verstehen kann,
ein Feind aber sie nur kann mißverstehen wollen.

Doch ist dabei zu bemerken, daß wahre Liebe, Ehrfurcht und Hochachtung vor der Schrift zwei
Dinge voraussetzt: 1) daß die Schrift etwas Edles und Würdiges, also gerecht und wahrhaftig ist, in-
dem von wahrer Hochachtung und Liebe zu etwas Unwürdigem und Ungerechtem nicht die Rede
sein kann; 2) daß derjenige selbst auch gerecht und wahrhaftig, also unparteiisch ist, der die Schrift
hoch und heilig hält, achtet und liebt, indem Ungleiches, einander Entgegengesetztes sich nicht ver-
einbaren, Unedles das Edle, der Ungerechte den Gerechten, der Lügner den Wahrhaftigen nicht lie-
ben kann. Bist du z. B. gerecht, so sind’s auch deine Freunde und Verehrer, falls sie nicht bloße
Schmeichler und Heuchler sind. Bist du aber ungerecht, so hast du keinen wahren Freund; alle dei-
ne Freunde und Verehrer sind wie du, ungerecht, und halten und bekennen sich zu dir um Vorteils
willen und so lange sie solchen voraussehen.

Demnach gibt es nur zwei Dinge: Entweder die Schrift ist gerecht und wahrhaftig; dann auch alle
ihre Freunde und Verehrer, die es nämlich in der Tat und Wahrheit sind und nicht bloß zum Schein
und um irdischen Vorteils willen; oder sie ist unwahr und ungerecht, und dann auch ihre Freunde;
oder diese sehen sich wenigstens betrogen, und die Gegner und Bekämpfer der Schrift  sind im
Recht.

Da nun aber auch die Gegner, ja gerade sie im Recht sein wollen und sogar gute Freunde der
Schrift zu sein behaupten, so entsteht die Frage, ob es sichere Kennzeichen und Beweise gibt dafür,
daß die Gegner im Unrecht und im Widerspruch sind mit sich selbst, oder besser: sichere Kennzei-
chen und Beweise dafür, daß die Schrift gerecht und wahrhaftig und also unantastbar ist. Wir sagen:
ja! Und eben darum fühlen wir uns gedrungen, diese so oft und vielfach besprochene Frage noch
einmal zu behandeln, weil wir die Kennzeichen und Beweise für die Wahrhaftigkeit und Unantast-
barkeit der Schrift so reichlich vorfinden. Diese Beweise liegen aber zum Teil in der Schrift selbst,
zum Teil nicht minder im Bekenntnis und Benehmen ihrer Gegner, als in demjenigen ihrer Freunde
und Verehrer.

Am sichersten werden wir bei Beantwortung unserer wichtigen Frage zum Ziele kommen, wenn
wir folgende drei Fragen zu beantworten suchen:

1) Als was wollen die biblischen Schriftsteller betrachtet sein?

4



2) In welcher Weise sind sie das geworden, als was sie betrachtet sein wollen?

3) Wovon machen sie selbst die Annahme oder Verwerfung ihrer, Predigt und Lehre abhängig?

I. Als was wollen die biblischen Schriftsteller betrachtet sein?

1. Die neutestamentlichen

a. Nach Christi eigener Erklärung

Joh. 15,16 sagt der Herr zu seinen elf Jüngern: „Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich habe
euch erwählt.“ Wie er sie erwählt oder ausgelesen, teilt uns Lukas 6,12 ff. mit, nämlich so, daß er
eine ganze Nacht im Gebet zu Gott zugebracht und am folgenden Morgen seine Jünger zu sich ge-
rufen und zwölf aus ihnen ausgelesen habe, welche er auch Apostel (Gesandte) nannte. Nach Mk.
3,13 hat er zu sich gerufen,  „welche er (selbst) wollte.“ Joh. 17 sagt er aber öfter von seinen elf
Aposteln, daß der Vater sie ihm gegeben; so namentlich V. 6: „Ich habe deinen Namen geoffenbaret
den Menschen, die du mir aus der Welt gegeben hast. Sie waren dein, und du hast sie mir gegeben.“
(V. 9.11.12.24).

Der Herr hat sich also seine elf Apostel vom Vater erfleht, sie sich vom Vater bestimmen, be-
zeichnen und zuführen lassen, indem er gekommen war, nichts zu wollen und zu tun, als was sein
Vater wollte, und der Vater, seinen Sohn immerdar erhörend, hat durch seinen Geist ihm die Elf be-
zeichnet und zugeführt.

Wozu aber hat sie der Herr sich auserlesen und der Vater sie ihm gegeben? Um sie der ewigen
Herrlichkeit des Vaters und des Sohnes teilhaftig zu machen.  „Und ich habe ihnen gegeben die
Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, daß sie eins seien, gleichwie wir eins sind. Vater, ich will,
daß, wo ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben hast, daß sie meine Herrlichkeit sehen,
die du mir gegeben hast.“ Joh. 17,22.24. Vgl. auch Vers 2.11.12.15.19; Lk. 10,20; 12,32; 22,29.30.
Offb. 3,21; Joh. 14,2 f.

Sodann hauptsächlich dazu, um sie als seine Zeugen in alle Welt zu senden.  „Und ihr werdet
meine  Zeugen sein zu Jerusalem, und in ganz Judäa und Samaria, und bis ans Ende der Erde.“
Apg. 1,8. Sie waren also dazu ausersehen, um aller Welt das zu predigen und zu bezeugen, was sie
von Christo gehört und gesehen und im Umgang mit ihm selbst erlebt und erfahren hatten; Joh.
15,27: „Und ihr werdet auch zeugen (von mir); denn ihr seid von Anfang bei mir gewesen.“ Apg.
1,21.22; 10,41.42. Mk. 3,14: „Und er ordnete oder machte zwölf, daß sie mit ihm wären, und daß
er sie absendete, zu predigen.“ Mt. 10,5.7; Lk. 9,2.

Sie sollten aber mit ihrer Predigt zwei Dinge ausrichten, nämlich 1) viele zur Erkenntnis Gottes
und Jesu Christi und zum Glauben bringen, also ewigen Lebens und ewiger Herrlichkeit teilhaftig
machen. Mt. 4,19: „Und er sprach zu Petrus und Andreas: Folget mir nach und ich werde euch zu
Menschenfischern machen.“ Kap. 13,47-50; Kap. 10,12.13. Joh. 17,20: „Ich bitte aber nicht allein
für sie, sondern auch für die, so durch ihr Wort an mich glauben werden, auf daß sie alle eins seien,
gleichwie du, Vater, in mir, und ich in dir; daß auch sie in uns eins seien.“  Joh. 10,16; 20,21; 17,18;
Eph. 4,13 ff.; Röm. 10,14-17.

2) Den übrigen alle Entschuldigung benehmen und Gott rechtfertigen am Tage des Gerichts, daß
sie nicht sagen könnten: „Wir haben es nicht gehört und gewußt.“ „Man wird euch vor Fürsten und
Könige führen, um meinetwillen,  zum Zeugnis über sie und über die Heiden. “ Mt. 10,18; 24,14.
Vgl. Joh. 15,22.24; Lk. 10,10.11; 2. Tim. 4,17; Röm. 10,16.18 ff.

5



Nach Christi eigener Bestimmung und Erklärung sind also die elf Apostel seine Gesandten, Zeu-
gen und Prediger an alle Völker aller Zeiten und Jahrhunderte, die nicht aus eignem Antrieb und
Willen, im eignen Namen und aus eigner Machtvollkommenheit  auftreten, lehren und schreiben,
sondern als Christi Bevollmächtigte und Diener; so daß wir zwar in ihnen Menschen vor uns haben,
wie alle andern Menschen, aber doch von Gott gesandte, beglaubigte und tüchtig gemachte Men-
schen, die nur das lehren und schreiben und nichts anderes, als was Gott durch Christum ihnen be-
fohlen und aufgetragen. In  ihnen, in ihrem  Wort und  Zeugnis haben wir also  Gott und  Christum
selbst vor uns.

Das bezeugt Christus selber unzweideutig Lk. 10,16: „Wer euch höret, der höret mich; und wer
euch verachtet, der verachtet mich; wer aber mich verachtet, der verachtet den, der mich gesandt
hat.“ Darum wird es jeder Stadt, die die Apostel verworfen, gleich streng ergehen, wie denen, die
Christum selbst verworfen. Lk. 10,9-16; Mt. 11,20-24. Vergleiche damit jene Worte an seine Jünger
Mt. 10,25:  „Es ist dem Jünger genug, daß er sei, wie sein Meister (Lehrer), und der Knecht, wie
sein Herr. Haben sie den Hausvater Beelzebub geheißen; wie viel mehr werden sie seine Hausge-
nossen also heißen“; und Joh. 15,20:  „Haben sie mich verfolgt, sie werden euch auch verfolgen.
Haben sie mein Wort gehalten, so werden sie eures auch halten.“

Nicht minder klar ist diese Wahrheit von Christo ausgesprochen in seinen Worten zum Vater Joh.
17,18: „Gleichwie du mich gesandt hast in die Welt, so sende ich sie auch in die Welt“; und in jenen
zu seinen Jüngern Joh. 20,21: „Gleichwie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch.“

Wie sehr wir in ihnen Christum selbst hören und sehen und vor uns haben, beweist auch der Um-
stand, daß er Joh. 17 zweimal nach einander sagt zum Vater: „Sie sind nicht von der Welt, wie denn
auch ich nicht von der Welt bin. Sie sind nicht von der Welt, gleichwie auch ich nicht von der Welt
bin“; und daß er sie seine Freunde und Brüder nennt, vom gleichen Gott und Vater gezeugt und aus-
gegangen. Joh. 20,17; 15,14.15; Hebr. 2,11; Jak. 1,18; 1. Joh. 4,4.6; 5,1.

Besonders klar und überzeugend sind in Bezug auf ihre Gleichstellung mit Christo jene bekann-
ten Worte Christi zu Petro: „Ich will dir des Himmelreiches Schlüssel geben. Alles, was du auf Er-
den binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein; und alles, was du auf Erden lösen wirst, soll
auch im Himmel los sein. “ Mt. 16,19. Die Worte „binden “ und „lösen “ mögen erklärt werden, wie
sie wollen, so werden sie doch ziemlich dasselbe besagen, was jene andern: „Welchen ihr die Sün-
den erlasset, denen sind sie erlassen; und welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten.“ Joh.
20,23. Der Herr gibt also nach diesen beiden Stellen seinen Jüngern – denn daß dies nicht nur dem
Petrus, sondern auch den übrigen Jüngern gesagt ist, liegt auf der Hand und geht daraus hervor, daß
der Herr ganz dieselben Worte, wenigstens den zweiten, wichtigeren Teil, bald darauf zu allen Jün-
gern gesagt hat Mt. 18,18 – er erteilt ihnen hier die Macht und Befugnis, den Himmel auf- und zu-
zuschließen, Sünden zu erlassen und zu behalten; er sagt, daß, was sie immer auf Erden festsetzen
und aufstellen würden, als von Gott selbst festgesetzt und aufgestellt betrachtet und gehandhabt
werden würde; und umgekehrt, was sie auf Erden auflösen, umstoßen und als nichtig und falsch er-
klären würden, als von Gott aufgelöst, umgestoßen und nichtig erklärt gelten würde. Man verglei-
che damit die Worte des Herrn zu Jeremia:  „Siehe, ich setze dich heute dieses Tages über Völker
und Königreiche,  daß du ausreißen, zerbrechen, zerstören und verderben sollst,  und bauen und
pflanzen.“ Jer.  1,10.17-19; 1.  Kor.  4,1; Jes.  6,9 f.;  55,11;  Offb.  1,6; 5,10; 20,4.6; 19,11 ff.;  Mt.
19,28; welches Regieren und Eichten sich auf das gegenwärtige Leben und Wirken der Jünger und
Gläubigen bezieht und nicht etwa erst im Jenseits oder im geträumten tausendjährigen Reich statt-
findet, wie es denn heißt: Er hat uns zu Königen gemacht.

6



Stärker  und klarer  könnte doch die  Gleichstellung der  Apostel  mit  Christo,  was ihr  Amt als
Christi Diener betrifft, nicht ausgesprochen und bezeugt werden. Man vergleiche auch Offb. 3,7, wo
von Christo gesagt wird, daß er die Schlüssel Davids habe und auf- und zuschließe; und Joh. 17,22,
wo Christus zum Vater  sagt:  „Und ich habe  ihnen gegeben  die Herrlichkeit (Ehre,  Würde und
Macht), die du mir gegeben hast.“

Es hat also nicht den mindesten Grund in des Herrn Jesu oder in irgend welchen Bibelworten,
sondern ist denselben schnurstracks entgegen, wenn man Christi Worten und Aussprüchen mehr An-
sehen und Bedeutung oder Geltung beilegen zu können oder zu müssen meint, als denen seiner Jün-
ger. Mit dieser Behauptung wäre die Zuverlässigkeit und Richtigkeit der Aussprüche Christi selbst
in Frage gestellt, da wir ja nicht ein einziges Wort direkt aus dem Munde oder der Feder Christi ha-
ben, sondern ausschließlich aus der Feder seiner Jünger. Daß aber der Herr selbst nichts eigenhän-
dig geschrieben, sondern die schriftliche Aufzeichnung seinen Jüngern überlassen hat, ist gerade der
stärkste Beweis seinerseits dafür, daß er sie sich gleichgestellt und gemacht hat, was ihr Amt und ihr
Wort betrifft.

________________

Zur bessern Aufklärung hierüber Folgendes:

Die Apostel waren an und für sich Menschen, wie alle andern, und wußten und verstanden an
und für sich von Gott und Christo, also auch von Gottes Wort und Wahrheit so viel, als unser einer,
das ist: Nichts. Das bezeugt der Herr ausdrücklich Mt. 11,27: „Niemand kennt den Sohn, denn nur
der Vater, und niemand kennt den Vater, denn nur der Sohn, und wem es der Sohn will offenbaren.“
Darum sprach er auch zu Petrus, als dieser ihn als den Messias und Sohn des lebendigen Gottes be-
kannte: „Selig bist du, Simon, Jonas Sohn, denn Fleisch und Blut hat dir das nicht geoffenbart, son-
dern mein Vater im Himmel.“ Mt. 16,16.17. Vergl. damit Joh. 6,44.45:  „Es kann niemand zu mir
kommen, es sei denn, daß ihn ziehe der Vater… Es stehet geschrieben in den Propheten: Sie werden
alle von Gott gelehrt sein. Wer es nun gehört hat vom Vater und gelernt (vom Vater), der kommt zu
mir.“ Man vergleiche auch Joh. 1,18; 6,65.

Wie oft und scharf rügt und tadelt darum auch der Herr seine Jünger, daß sie so ungelehrig und
unverständig wären, so ungläubig,  verkehrt  und blind,  und noch ihr verstarret  Herz hätten! Mt.
17,17; Mk. 8,17-21; 6,52. Lk. 24,25. Den Petrus nennt er sogar einen Satan, der ihm ärgerlich, hin-
derlich sei, indem er der Menschen Vorteil suche und im Auge habe und nicht Gottes Ehre. Und
noch kurz vor seinem Leiden spricht er zu ihnen: „Ich habe euch noch viel zu sagen, aber ihr kön-
net es jetzt nicht tragen“. Joh. 16,12. Wie blind und unwissend zeigten sie sich auch in Bezug auf
Christi Leiden und Auferstehung; wie wenig kannten und verstanden sie die Schrift, Gottes Rat und
Gerechtigkeit, und wie irdisch gesinnt, wie eitel und ehrgeizig, wie furchtsam darum auch erwiesen
sie sich!

Wollte aber jemand einen Widerspruch und ein Unrecht finden darin, daß Jesus seine Jünger ta-
delt und schilt ihrer Unkenntnis, Unwissenheit und Blindheit wegen, während er ihnen doch alle Er-
kenntnis Gottes, alles Verständnis für die göttlichen Dinge abspricht; so ist zu bedenken, daß er die
Seinen natürlicherweise zur Erkenntnis Gottes und seines Wortes führt, durch Belehrung nämlich,
und daß zur Belehrung auch Zucht und Schärfe gehört; daß er sie durch Offenbarung ihres Unver-
standes zur Einsicht und zum Verstand bringt; wie denn nichts mächtiger zum Lernen und Aufmer-
ken antreiben kann, als die Erkenntnis und das Gefühl eigener Blindheit und Unwissenheit; ja im
Grunde ist die Erkenntnis und das Geständnis eigener, völliger Blindheit die höchste Weisheit und
Erkenntnis. 1. Kor. 8,1 f.; 3,18 ff.; 4,10; 2. Kor. 11,1.19 ff.; Jes. 42,19; Mt. 11,25.

7



Als Menschen an und für sich hatten und haben also die Apostel uns übrigen so wenig zu sagen
und zu befehlen, als irgend ein anderer; als Menschen an und für sich, verdienen sie weder Berück-
sichtigung noch Glauben, noch sind wir ihnen Glauben und Gehorsam schuldig; und wir haben ihre
Worte und Drohungen nicht im mindesten zu fürchten. Was hätte doch ein Mensch dem andern zu
sagen und zu befehlen!

Aber als Abgesandte, Diener und Verwalter Christi, als seine Freunde und Brüder stehen sie un-
bedingt an des Herrn Christi Statt; stehen sie ihm gleich an Ansehen und Macht in ihrem Amt und
Beruf. Und ist ihr Herr und Aussender treu und zuverlässig, dann auch sie als seine Diener und Ge-
sandten; ist ihrem Herrn und Meister unbedingt zu glauben und zu gehorchen, dann nicht minder
auch ihnen. Darf er, der gerechte und treue Herr und Gebieter, sie als seine Boten und Stellvertreter
in die Welt senden und der Welt zumuten, sie als solche aufzunehmen und ihnen Glauben zu schen-
ken; so muß er sie in ihrem hohen Beruf vollkommen treu und zuverlässig erachtet und befunden,
oder vielmehr sie  so gemacht haben. Oder wäre das Gerechtigkeit und Treue von Seiten Christi,
wäre uns damit geholfen, wenn er uns Boten und Lehrer sendete, denen wir nicht unbedingtes Zu-
trauen schenken könnten; über deren Zuverlässigkeit, Wahrhaftigkeit und Unfehlbarkeit uns noch
einiger Zweifel bliebe?!

Daß sich aber das Gesagte auch auf ihre Schriften bezieht und nicht allein auf ihre mündliche
Predigt und Verkündigung, so daß, was sie geschrieben, ganz gleiche Geltung hat, wie ihre mündli-
chen Worte, das ist, so viel Geltung, Macht und Ansehen, als ob’s Christus selbst geschrieben hätte;
braucht für einen Ehrlichen nicht gesagt zu werden. Oder auf was verwendet man mehr Zeit, Mühe,
Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit, auf mündliche Reden und Worte, die nur an einem Orte, zu eini-
gen Menschen gesagt werden, oder auf schriftliche Aufzeichnungen, die für alle Welt und alle Zeiten
bestimmt sind,  und die  man näher  ansehen und gründlich erforschen kann und soll,  zumal auf
schriftliche Aufzeichnungen, die so gewaltig tief in alles Bestehende eingreifen, es erschüttern und
umstoßen, von deren Beachtung oder Verwerfung jedes Menschen ewiges Wohl oder Wehe abhän-
gen soll, und die darum von solcher Wirkung auf das menschliche Gemüt und Leben sein müssen?!

Und wem legt man mehr Wert, Bedeutung und Wichtigkeit  bei,  bloß  gesprochenen oder  ge-
schriebenen Worten? Unser Herr aber sollte seinen Jüngern verheißen haben, daß es ihnen zur Stun-
de gegeben werden würde, was sie reden sollten vor Fürsten und Königen, was doch mehr nur per-
sönlich, örtlich und vorübergehend war, und es sollte ihnen nicht  gegeben  worden sein, was sie
ohne Ausnahme für alle Zeiten und Geschlechter niedergeschrieben und worauf Gottes Ehre und al-
ler Welt Heil beruht?!

Wie völlig aber fallen die Apostel als Menschen dahin; wie sehr haben wir es einzig und allein
mit dem lebendigen Gott und  Christo in ihnen zu tun, wenn Christus zu ihnen sagt: „Ihr seid es
nicht, die da reden, sondern eures Vaters Geist ist es, der durch (in) euch redet.“ Mt. 10,20. „Siehe,
ich bin bei euch alle Tage“. Mt. 28,20. „Ich will euch nicht als Waisen allein lassen; ich komme zu
euch.“ … „Ihr aber sollt mich sehen.“ „An demselben Tage werdet ihr erkennen, daß ich in meinem
Vater bin und ihr in mir und ich in euch“, „Wer mich liebet, der wird mein Wort halten, und mein
Vater wird ihn lieben, und wir werden zu ihm kommen und Wohnung in ihm machen (in ihm woh-
nen).“ Joh. 14,18-23 vergl. mit Kap. 17,23.26; 2. Kor. 6,16; 3. Mo. 26,12; 1. Kor. 10,4; Apg. 7,38;
2.  Mo.  23,20-23;  Kap.  33,14.15 und besonders  16.  Jos.  1,5;  Jes.  41,10 ff.;  43,1-5;  Jer.  1,18.19
u. v. a. m.

Als wie unwissend, blind, untüchtig, schwach und unzuverlässig in sich selbst muß der Herr sei-
ne Jünger gekannt haben, wenn er ihnen so wiederholt und ausdrücklich den Heiligen Geist ver-
heißt; wenn er zu ihnen sagt:  „Solches habe ich zu euch geredet, weil ich bei euch gewesen bin.

8



Aber der Tröster, der heilige Geist, welchen mein Vater senden wird in meinem Namen,  derselbe
wird es euch alles lehren und euch erinnern alles des, was ich euch gesagt habe. Wenn aber jener,
der Geist der Wahrheit, kommen wird, der wird euch in die ganze Wahrheit leiten.“ … „Derselbige
wird mich verklären (verherrlichen), also erkennen lehren; denn von dem Meinen wird er es neh-
men und euch verkündigen.“ Joh. 14,25.26; 16,13-15.  „Und ich will den Vater bitten, und er soll
euch einen andern Tröster (Anwalt, Beistand, Vertreter)  senden, daß er bei euch bleibe ewiglich;
den Geist der Wahrheit, welchen die Welt nicht kann empfangen, denn sie siehet ihn nicht und ken-
net ihn nicht. Ihr aber kennet ihn; denn er bleibet bei euch und wird in euch sein.“ 14,16-17. Vergl.
mit Kap. 15,26. 27. „Ihr werdet die Kraft des heiligen Geistes empfangen, welcher auf euch kom-
men wird; und (Kraft dieses Geistes) werdet ihr meine Zeugen sein.“ Apg. 1,8; Jes. 55,11; 59,21.
Daß nach allen diesen Stellen die Apostel als Menschen gar nicht in Betracht kommen, daß der Hei-
lige Geist, ja der dreieinige Gott in ihnen wohnt und waltet, sie leitet, lehrt und regiert, in ihnen und
durch sie  redet  und handelt,  ist  jedem Ehrlichen außer  allem Zweifel.  Darum sagt Petrus Apg.
10,36, Gott selbst habe durch Jesum Christum den Frieden verkündiget, nicht verkündigen lassen,
wie Luther übersetzt, sondern: verkündigt. Und Paulus schreibt Eph. 2,17: „Christus ist gekommen
(in den Aposteln nämlich) und hat verkündigt im Evangelio den Frieden, euch, die ihr ferne waret,
und denen, die nahe waren.“ Man vergleiche damit 1. Joh. 5,9 u. 11; Hebr. 1,1.2; 1. Petr. 3,19.

b. Als was wollen die neutestamentlichen Schriftsteller betrachtet sein nach ihren eigenen
Aussagen

Es kann dies mit wenig Worten berührt werden: Denn da der Herr alles, was wir bereits gehört,
von ihnen und zu ihnen gesagt, und sie selbst solches uns mitteilen; so läßt sich denken, daß sie
selbst auch gut gewußt, was sie waren, und wozu der Herr selbst sie bestimmt und gemacht, und
daß sie das auch wirklich waren, was sie nach den Erklärungen des Herrn sein sollten. Demnach
wollen sie betrachtet und angehört werden als  Christi Abgesandte, Knechte und Diener, und als
Haushalter oder Verwalter Gottes, die nichts aus sich selbst reden, lehren, aufstellen und bauen,
sondern aus Gott in Christo; die nicht sich selbst predigen und anpreisen, sondern Christum; nicht
eigene Worte und Weisheit bringen, sondern Gottes und Christi Worte und Weisheit; denen man also
unbedingt zu glauben und zu gehorchen habe, wenn man nicht Gott wider sich haben wolle, und de-
ren Aufnahme ewige Ehre und Herrlichkeit zur Folge habe, die Verwerfung aber ewige Schmach
und Verdammnis. Sie stehen also da an Gottes und Christi Statt, als deren Boten und Abgesandte, in
denen und durch welche Gott und Christus selbst zu uns reden, schriftlich nicht weniger als münd-
lich.

So schreibt darum Paulus 1. Kor. 4,1: „Dafür halte uns jedermann, nämlich für Christi Diener
und Haushalter oder Verwalter über Gottes Geheimnisse.“ Man vergleiche damit Christi Worte Lk.
12,42: „Wie ein groß Ding ist es um einen treuen und klugen Haushalter, welchen sein Herr setzt
über sein Gesinde, daß er ihnen zur rechten Zeit ihre Gebühr gebe!“ Röm. 1,1: „Paulus, ein Knecht
Jesu Christi, berufen zum Apostel, ausgesondert zu predigen das Evangelium Gottes.“ So auch Gal.
1,15: „Da es aber Gott wohlgefiel, der mich von meiner Mutter Leibe hat ausgesondert und berufen
durch seine Gnade, daß er seinen Sohn offenbarte in mir, daß ich ihn durch das Evangelium predi-
gen sollte unter den Heiden.“ V. 1: „Paulus, Apostel, nicht von Menschen, auch nicht durch Men-
schen, sondern durch Jesum Christum und Gott den Vater.“ Eph. 1,1:  „Paulus, ein Apostel Jesu
Christi durch den Willen Gottes.“ Kap. 3,1; Kol. 1,1; 1. Tim. 1,1: „Paulus, ein Apostel Jesu Christi
nach dem Befehl Gottes, unseres Heilandes und des Herrn Jesu Christi.“ 2. Tim. 1,1: „Paulus, ein
Knecht Gottes, aber ein Apostel Jesu Christi.“

9



So auch Petrus 1. Br. 1,1:  „Petrus, ein Apostel Jesu Christi.“ 2. Br. 1,1:  „Simon Petrus, ein
Knecht und Apostel Jesu Christi.“ Jakobus dagegen Br. 1,1: „Jakobus, ein Knecht Gottes und des
Herrn Jesu Christi.“ Ebenso Judas: „Judas, ein Knecht Jesu Christi.“ Ähnlich Johannes in seiner
Offb. 1,1; während er sich in seinem Evangelium und in den Briefen nicht mit Namen nennt.

Man vergleiche auch Eph. 3,7; Lk. 1,2; 1. Kor. 1,1; 15,9; 2. Kor. 1,1; besonders Kap. 5,20: „So
sind wir nun Botschafter an Christi Statt,  denn Gott  vermahnt durch uns; so bitten wir nun an
Christi Statt.“

Apg. 10,39-42 sagt Petrus: „Und wir sind Zeugen alles des, das er (Christus) getan hat. … den-
selben hat Gott auferweckt und lassen offenbar werden uns, den vorerwählten Zeugen.“ „Und er
(Gott) hat uns geboten, zu predigen dem Volk und zu zeugen.“ Apg. 3,15; 1,21 f.; 2,32; 5,32; 13,31.

Daß sie nicht ihr, sondern Gottes Wort predigen, und nicht sich selbst, sondern Christum anprei-
sen, oder daß, was sie bringen, nicht Menschen-, sondern Gotteswort ist, sagen sie zum öftern aus-
drücklich, z. B. Paulus 1. Thess. 2,13: „Darum auch wir ohne Unterlaß Gott danken, daß ihr, da ihr
empfinget von uns das Wort göttlicher Predigt, nahmet ihr es auf nicht als Menschenwort, sondern,
(wie es denn wahrhaftig ist) als Gotteswort.“ 2. Kor. 4,5: „Denn wir predigen nicht uns selbst, son-
dern Jesum Christum, daß er sei der Herr, wir aber eure Knechte um Jesu willen.“ 1. Kor. 2,2.

Darum auch schreibt Paulus Röm. 1,1, daß er ausgesondert sei, zu predigen das „Evangelium
Gottes “, nicht das Evangelium von oder über Gott, das Gott zum Gegenstand hat, sondern das von
Gott ausgehende und gegebene Evangelium. Man vergleiche hierzu Joh. 17,8:  „die Worte, die du
mir gegeben hast, habe ich ihnen gegeben, und sie haben sie angenommen.“ V. 14: „Ich habe ihnen
gegeben dein Wort.“ So redet auch Petrus von dem „Worte“, welches Gott gesandt den Kindern Is-
raels, Frieden verkündigend durch Jesum Christum. Apg. 10,36. Man vergleiche damit die vielen
Stellen bei den Propheten, wo Gott zu diesen sagt, er lege „seine Worte“ in ihren Mund, z.  B. Jer.
1,9:  „Siehe, ich lege  meine Worte in deinen Mund.“ 5,14; 5. Mo. 18,18 f.; Hes. 3,10.17; 2. Mo.
4,15 f.; 12; Jes. 51,16.

Überhaupt wird in der Apostelgeschichte die Predigt der Apostel durchgängig das „Wort Gottes“
oder das „Wort des Herrn“ genannt. Kap. 6,7; 12,24; 19,20; 4,29.31. Die Personen, die das Wort re-
den oder schreiben, treten deshalb auch ganz zurück, verschwinden völlig, so daß z. B. die Verfasser
der Evangelien, wie auch einiger Briefe und alttestamentlichen Bücher sich gar nicht nennen. Es
handelt sich eben nicht um Menschennamen und Menschenwort, sondern um Gott, dessen Wort und
Wahrheit.

2. Kor. 13,3 schreibt Paulus, daß Christus in ihm rede;  vergl. mit Kap. 5,20. Mit welcher Ent-
schiedenheit und Freudigkeit, Kraft und Zuversicht treten darum auch die Apostel überall auf; mit
welcher Bestimmtheit und Gewißheit reden und schreiben sie! Immer in dem ruhigen, freudigen
und festen Bewußtsein, daß, was sie reden und schreiben, Wahrheit, Gottes Wort ist, für alle Men-
schen aller Zeiten verbindlich und ewig gültig. Man vergleiche besonders die Briefe Johannis. 2.
Kor. 2,17 schreibt Paulus: „Denn wir sind nicht, wie etlicher viele, die das Wort Gottes verfälschen,
sondern als aus Lauterkeit und als aus Gott, vor Gott reden wir in Christo.“

Sie halten darum auch ihr Wort für die alleinseligmachende Lehre und Wahrheit und tragen es in
diesem klaren, festen Bewußtsein den Gemeinden vor. Wenn daher auch viele fast dieselbe oder
scheinbar die nämliche Lehre brachten, so warnten sie doch als treue Väter und Lehrer ihre Ge-
meinden aufs angelegentlichste und ernstlichste davor und suchten sie wieder zu der Lehre zurück-
zuführen, die sie, die Apostel, sie gelehrt. Man denke nur an jenes Wort Pauli Gal. 1,8 u. 9: „Aber
so auch wir, oder ein Engel vom Himmel, euch würde Evangelium predigen neben dem her, das wir

10



euch gepredigt haben, der sei verflucht! Wie wir jetzt gesagt haben, so sagen wir auch abermal: So
jemand euch Evangelium predigt neben dem, das ihr angenommen habt, der sei verflucht!“ 1. Kor.
15,2: „Durch welches Evangelium ihr auch selig (errettet) werdet, wenn ihr, mit welchem Wort ich
es euch verkündigt habe, es so festhaltet.“ 1. Tim. 1,3: „Daß du einigen befehlest, nicht anders zu
lehren.“ Kap. 6,14.20; 2. Petr. 3,1.2; 1. Joh. 2,24; Kap. 5,19.20; 2. Br. V. 10: „So jemand zu euch
kommt und bringet diese Lehre nicht, den nehmet nicht ins Haus und grüßet ihn auch nicht.“ 1. Br.
4,6: „Wir sind aus Gott, und wer Gott erkennt, der höret uns; welcher nicht aus Gott ist, der höret
uns nicht.“ 5,19:  „Wir wissen, daß wir aus  Gott sind; und die  ganze Welt liegt im Argen.“ Offb.
12,9; Joh. 19,35; 20,31; 2. Kor. 11,12-15; Phil. 3,2.17-19; 1,15 f.; Kol. 2,8.16 ff.; 1. Joh. 2,18 f.26;
4,1 ff.

________________

Bisher haben wir nur von den elf  Aposteln gesprochen; da wir aber auch von andern einige
Schriften haben, so ist auch über diese noch einiges zu bemerken. Daß die elf Apostel an und für
sich Menschen waren, wie alle andern, ist bereits gesagt, und daß der Herr darum auch keinen Un-
terschied macht und an keinen Menschen gebunden ist oder sich bindet, geht aus unzähligen Äuße-
rungen hervor. So spricht er Joh. 14,12: „Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer an mich glaubet,
der wird die Werke auch tun, die ich tue, und wird größere, denn diese tun, denn ich gehe zum Va-
ter.“ Mk. 9,23: „Dem, der glaubt, sind alle Dinge möglich.“ Mt. 11,27: „Niemand kennet den Sohn,
denn nur der Vater und niemand kennet den Vater, denn nur der Sohn und wem es der Sohn will of-
fenbaren.“ Vergl. mit Joh. 5,25.26. So hat denn der Herr auch bald nach seinem Tode den elf Apo-
steln einen Paulus an die Seite gestellt und nach Lk. 10 auch noch andere (nämlich 70) ausgesondert
und als seine Boten und Herolde vor sich hergesandt, zu denen er ganz dieselben Worte redet, denen
er die gleiche Macht erteilt, wie den Zwölfen, Mt. 10; Lk. 9,1-6. Und während er auch zu diesen
Siebzig sagt: „Wer euch höret, der höret mich“ Lk. 10,16; sagt er bei Johannes (13,20) unbestimmt:
„Wer aufnimmt, so ich jemand (irgend einen) senden werde, der nimmt mich auf.“ Vergl. mit Mt.
18,5. Daraus ist deutlich, daß der Herr neben den Elfen auch noch andere hatte, die er ganz mit glei-
cher Macht betraut hatte, und daß er sich vorbehielt, fort und fort solche zu senden, die er als seine
Gesandten und Diener sich selbst gleichstellt; wie er denn zu den Juden sagt Mt. 23,34:  „Darum
siehe, ich sende zu euch Propheten und Weise und Schriftgelehrte“ (nach Lk. 11,49: Propheten und
Apostel) usw. Und wenn Paulus an die Epheser (4,11) schreibt:  „Und er (Christus) hat etliche zu
Aposteln gesetzt, etliche aber zu Propheten, etliche zu Evangelisten, etliche zu Hirten und Lehrern,
daß die Heiligen zugerichtet werden“ usw.; so liegt in diesen Worten des Herrn und seines Apostels
hinreichende Bürgschaft für die Zuverlässigkeit und Unfehlbarkeit solcher Männer (was ihr Amt be-
trifft), die zwar nicht aus der Zahl der Zwölfe oder Siebzig, aber dennoch vom Herrn selbst seiner
Gemeine zu Lehrern und Gehilfen gegeben waren. Man erinnere sich an einen Stephanus, Philip-
pus, Agabus und Apollos, Apg. 6,5; 8,5 ff.; 13,1; 11,27.28; 18,24 ff. und vergleiche Apg. 6,10 mit
Lk. 21,14.15.

So fügt denn auch Paulus seinem eigenen Namen an der Spitze etlicher Briefe die Namen eines
Timotheus, Sosthenes und Silvanus bei, die er Brüder nennt und sich selbst gleichstellt 1. Kor. 1,1;
2. Kor. 1,1; 1. Thess. 1,1; Kol. 1,1. Phil. 1,1; Phlm. 1; Gal. 1,2; 1. Kor. 3,5-9; 15,11; 2. Kor. 8,23.

Es ist demnach in offenbarem Widerspruch mit Christi ausdrücklichen Erklärungen, wenn man
zwischen den elf Aposteln und den andern Jüngern Christi und den Schülern und Gehilfen der Apo-
stel unterscheiden und den elf Aposteln mehr Ansehen zuerkennen möchte, als den andern neutesta-
mentlichen Schriftstellern. Das beweisen die Gelehrten selbst mit ihrem Streit und ihren verschiede-

11



nen Ansichten darüber, welches der drei ersten Evangelien als das ursprünglichere und frühere an-
zusehen sei.

Das alles ist für einen ehrlichen Menschen auch schon Bürgschaft genug dafür, daß die neutesta-
mentlichen Schriftsteller unter sich nicht uneins sein und verschiedene Meinungen und Lehren vor-
tragen können; sondern wie sie alle vom gleichen Herrn und Heiligen Geist erwählt, gelehrt, tüchtig
gemacht und ausgesandt sind; so kennen und predigen sie auch alle nur einen Gott und Herrn, nur
einen Glauben, eine Wahrheit und Gerechtigkeit, nur einen Weg des Heils und des Lebens. Die Be-
hauptung und Wahrheit wird im Grunde des Herzens jeder Mensch zugeben müssen, daß es kein
Mittelding gibt und keine Abstufungen, sondern nur ein „entweder“ – „oder“: Entweder Licht oder
Finsternis, Wahrheit oder Irrtum und Lüge, Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit, der wahre, lebendi-
ge Gott oder die Götzen, das sind die Gewalten und Mächte des Abgrundes. 1. Kor. 10,20.21; 2.
Kor. 11,13-15; Offb. 13; 16,13 ff.; 19,20; 20,10; 1. Kön. 22,19 ff. Wie es also nur eine Lehre und
Erkenntnis und Weisheit der Welt gibt; so auch nur eine Lehre und Weisheit und Erkenntnis Gottes.
Wie die christlichen Philosophen im Grunde keinen andern Gott und Glauben kennen und kennen
wollen, als die heidnischen, und die von der Welt gepriesensten Theologen im Grunde dieselben
Ansichten über Glauben, Rechtfertigung und Heiligung vertreten, wie Mönche, Mystiker und Scho-
lastiker und alle möglichen Parteien und Sekten, so wenig sie es anerkennen werden und so sehr sie
anders zu fühlen und zu lehren scheinen und meinen: so vertreten alle biblischen Schriftsteller in al-
len Punkten nur eine Lehre. Das Gegenteil davon zu beweisen, wird man trotz aller Gelehrsamkeit
und allem Scharfsinn nie im Stande sein.

Das ersieht, wer da will,  auch zur Genüge aus den Schriften und Äußerungen der biblischen
Schriftsteller selbst. So rügt und tadelt es Paulus scharf an den Korinthern, daß sie Unterschied ma-
chen zwischen ihm, Kephas und Apollos, und stellt Letzteren sich selbst gleich, indem er ihn gleich
wie sich selbst Diener und Mitarbeiter  Gottes nennt und sagt, der eine sei wie der andere. 1. Kor.
3,3 ff. So schreibt er Kap. 15,11: „Es sei nun ich oder jene (nämlich andere Apostel und Gehilfen),
also predigen wir.“ Gal. 2,9 schreibt er, um seine Gleichstellung mit den andern Aposteln darzutun,
daß Jakobus, Kephas und Johannes ihm und Barnabas die rechte Hand gegeben zum Zeichen und
Siegel  gegenseitiger brüderlicher  Anerkennung und Gleichberechtigung.  Man lese daselbst  auch
noch den 7. u 8. V.

Hinwiederum bezeugt Petrus 1. Br. 1,12, daß seinen Lesern in Pontus, Galatien usw. das Evange-
lium verkündigt worden sei in heiligem vom Himmel gesandten Geiste, von Paulus nämlich und an-
dern. Ebenso gibt er im zweiten Br. 3,15 f. dem Paulus ausdrücklich Zeugnis. Und wenn Jakobus
(1,1 u. 21) den zwölf Geschlechtern in der Zerstreuung schreibt:  „Nehmet das eingepflanzte Wort
mit Sanftmut an“, so wird er darunter wohl das von andern Aposteln und Gehilfen gepredigte Wort
verstehen. So schreibt auch Johannes in seinen Briefen, er schreibe seinen Lesern kein neu Gebot,
sondern das alte, das sie von Anfang gehabt. „Das alte Gebot ist das Wort, das ihr von Anfang ge-
hört habt“. 1. Br. 2,7; 3,11; 5,20; 2,24.27. Und in seinem Sendschreiben an die Gemeinen in Klein-
asien: „So gedenke nun, wie du empfangen und gehöret hast (von Paulus und andern), und halte
es.“ Und: „werde deinen Leuchter (das dir gepredigte Wort), wegstoßen“. Offb. 3,10; 2,5. Ähnlich
Hebr. 2,3.4; 13,7 u. 17.

________________

Zum Beweise, daß die Apostel doch nicht unfehlbar seien, hat man den Gal. 2,11 ff. erzählten
Fehltritt Petri anführen wollen. Allein in jenem Benehmen liegt nur der Beweis dafür, daß Petrus
aus und in sich selbst nicht tüchtig und fähig war, in der Praxis das auch unverrückt durchzuführen
und festzuhalten, was er als gut erkannte und lehrte. Es ist damit nicht anders als mit Petri Verleug-

12



nung, mit Davids Ehebruch und Todschlag, mit Moses Unglauben und Entheiligung Gottes am Ha-
derwasser und mit aller Propheten Sünden. Die Apostel und Propheten blieben an und für sich, was
sie waren; weshalb der Herr  selbst in ihnen wohnen und durch seinen  Geist sie  lehren  und leiten
wollte und mußte, indem er ihnen als  Menschen nichts zutrauen konnte. Wie aber der Herr alles,
was er tut in und an den Seinen, natürlich tut und nicht mechanisch oder magisch; so erinnerte er sie
stets durch ihre Sünden und Fehltritte an ihre angeborene Untauglichkeit und Unfähigkeit, damit sie
umso mehr Unterschied machen und halten lernten zwischen sich und Gott, zwischen eigner Mei-
nung, Anschauung und Weisheit, und dem Worte, der Weisheit und Anschauung des Herrn; damit
sie um so unbedingter sich an das objektive Wort Gottes hielten. Durch solche Erfahrungen wurden
sie gedemütigt und vor dem Stolz, also gerade vor Irrtum und Verwechslung bewahrt. Man denke
hierbei an das, was Paulus 2. Kor. 12,7 u. Phil. 3,12 schreibt. Daß ein Beamter des Königs ein fehl-
barer Mensch ist, berechtigt den Untertan nicht zum Ungehorsam gegen den Beamten. Dieser ist
vom Könige angestellt und bevollmächtigt, und so lange er das ist, lehnt sich derjenige wider den
König auf, der sich wider die amtlichen Verfügungen des Beamten auflehnt. Gerade so verhält es
sich mit den an und für sich sündigen, fehlbaren Propheten und Aposteln, die von Gott selbst ge-
sandt und hinreichend beglaubigt und bevollmächtigt sind, wie wir gesehen.

Es ist aber auch für die Mitmenschen von der größten Wichtigkeit, zu wissen, daß die Propheten
und Heiligen Gottes an und für sich Menschen waren und blieben, wie alle andern; indem die einen,
die Unehrlichen, sich damit entschuldigen und ihrer Pflicht, oder des Glaubensgehorsams sich ent-
schlagen, daß sie sagen: „Er kann wohl; ich bin kein solcher Prophet und Heiliger; wenn ich solch
ein Mann Gottes wäre …“; während die andern, die Aufrichtigen, sich fort und fort entmutigen las-
sen durch die Vorstellung, als wären die Männer und Propheten Gottes nicht durchaus Menschen
gewesen wie sie, von der gleichen Art und Beschaffenheit, so elend, unvermögend, blind und ver-
kehrt an und für sich, wie sie. Jak. 5,17 f.; Gal. 4,12-14; 1. Kor. 4,6-14; 2. Kor. 12,5-9; Lk. 3,15 f.;
7,18-28; Joh. 1,20; 3,26 ff. Sehen und hören sie aber, daß ein Mensch, auch der erste Prophet und
Heilige, nichts ist, versteht und vermag und zu bedeuten hat vor Gott in und aus sich selbst; so ler-
nen sie daraus erkennen, was Gnade ist, tut und vermag, und sich dieser freien, an nichts gebunde-
nen, allmächtigen Gnade anvertrauen, so unwürdig, untauglich, elend und verkehrt sie sind. Zum
Beweise ferner, daß die Apostel dem Herrn nicht gleichstehen, ja selbst sich ihm nicht gleichstellen
in ihrem Wort und Amt, hat man 1. Kor. 7,12 angeführt, wo Paulus sich und sein Wort ausdrücklich
vom Herrn und dessen Befehl unterscheidet. Sollte aber der Apostel sich selbst und Christo wider-
sprochen und vergessen haben, wozu der Herr ihn bestellt und gemacht, und von wem er, Paulus,
sich leiten und bestimmen ließ? Nämlich vom Geiste Christi, also vom ewigen Gesetz, von dem Ge-
setze der Liebe und des Lebens, so daß er überall einzig und allein der Gemeinde Heil und Leben
im Auge hatte. Das wird niemand im Ernst behaupten. V. 25.35.40.

Der  Apostel  unterscheidet  zwischen  ewigem Gesetz  und gleichgültigen  oder  unwesentlichen
Dingen; zwischen Haupt- und Nebensache; zwischen Ewigem und Zeitlichem. Ewiges Gesetz ist:
Keuschheit und eheliche Treue, die Ehe nicht auflösen oder trennen, also das siebente Gebot. Mt.
5,28.32; 19,5-9; Lk. 16,17 f.; Apg. 15,28; 1. Kor. 6,9-20; Gal. 5,19-21; Offb. 21,8; 22,15 etc.; unwe-
sentlich, Nebensache dagegen ist, ob jemand sich verheiratet oder nicht, indem viele Apostel und
Heilige ihr Leben lang unverheiratet geblieben sind. Dennoch kann ein Mensch durch Heiraten ver-
loren gehen, je nach dem, wen, unter welchen Umständen und weshalb er heiratet. 2. Mo. 34,12-16;
5. Mo. 7,1-6; Richt. 3,5-7; 16,4-21; 1. Kön. 11,1 ff.; 21,25; 2. Kön. 8,26 f. Dem aber, der eine un-
gläubige Person heiraten will und kann, das Heiraten durchaus verbieten zu wollen, wäre wider des
Herrn Willen, indem der Betreffende durch sein Ledigbleiben noch nicht gerettet wäre. Wenn je-

13



mand den Herrn nicht kennt, also nicht mehr liebt als alles, so ist oder geht er verloren, er sei ledig
oder verheiratet. Mt. 10,37; Lk. 14,26. Kann aber einer eine Person heiraten, die den Herrn nicht
kennt und fürchtet, so beweist er damit, daß ihm selbst der Herr nicht über alles geht; ist er aber ehr-
lich, d. i. von des Herrn Furcht erfüllt, so daß es ihm um das Ewige, um Gott und dessen Gebot zu
tun ist: so wird er auf eines treuen Freundes (Apostels) Abmahnung hin von dieser oder jener, unter
Umständen von jeder Heirat abstehen. Jer. 16,2. Daß nun aber der Rat oder die Abmahnung eines
gottesfürchtigen Freundes oder Vaters, insbesondere eines Apostels, des Herrn Rat und Stimme ist,
und daß einer verloren ist, oder doch in die äußerste Gefahr gerät, wenn er einen solchen Rat und
Abmahnung leichtsinnig und ohne Not in den Wind schlägt, wird niemand verkennen; es ist dies
auch aus unserm ganzen Kapitel ersichtlich.

Wie aber andrerseits Gott der Herr schon durch Mose Ehescheidung gestattete um der Herzens-
härtigkeit willen (Mt. 19,8 f.; 5. Mo. 24,1), so entbindet umgekehrt auch Paulus einen gläubigen
Ehegatten vom Band und Gesetz der Ehe, wenn der Ungläubige sich scheiden will. 1. Kor. 7,12-16.
Hinwiederum stellt Christus selbst Zöllner und Hurer den Hohenpriestern und Ältesten voran. Mt.
21,31 f.

Aus diesem wenigen, wie aus der ganzen Schrift und Erfahrung kann man wissen und verstehen,
daß und wie es auf den Geist ankommt und nicht auf den Buchstaben, auf das Wesen und nicht den
Schein, auf das Herz und die Absicht, und nicht auf das Vorgeben. Man vergleiche z. B. Mt. 5,22
und 39 mit 23,17 und 19 und Joh. 18,22 f. Der  Geist aber ist und will Errettung und Leben, der
Geist des Gesetzes, der zehn Gebote, der ganzen Schrift oder Gottes nämlich. Röm. 8,6. Und Gott
hat sein Gesetz nicht gegeben um seinet- oder um des Gesetzes willen, sondern um des Menschen
willen, zu und als dessen Heil und Leben. In und vor allem waltet also bei Gott die Liebe, wie er
selbst die Liebe ist. Und nicht das betrübt Gott und verderbt den Menschen, daß er das Gebot als
Gebot verkennt und verschmäht, sondern daß er im Gebot die Liebe Gottes, sein Glück und Leben
verkennt und verschmäht. Daher denn auch Gott den einen selig machen und den andern verdam-
men; dem einen alles übersehen und vergeben, dem andern alles behalten; bei dem einen das Gesetz
scheinbar umgehen, beim andern aber darauf bestehen kann; während er doch bei denen, die geret-
tet werden, im Grunde mit größerer und unerbittlicherer Schärfe und Strenge verfährt in Bezug auf
sein Gesetz, als bei denen, die verloren gehen.

Weil der Apostel das weiß und die Menschen kennt, so kommt er nicht mit  Gesetz und Zwang
oder Gewalt, sondern mit der Liebe, mit väterlichen Ratschlägen, mit Schonung und Nachsicht, und
beweist gerade darin die größte Macht und handhabt gerade so das unverletzliche Gesetz. Von wem
hatte er das gelernt? Auf wen sah und horchte er dabei? Von wem ließ er sich dabei bestimmen und
leiten? Einzig und allein von der wahren Weisheit und Liebe, also von Gott und dessen Geist. Er
suchte es zu machen und machte es, wie Gott, oder vielmehr er ließ Gott machen; er räumte gleich-
sam ihm das Feld; so daß es gerade da Gottes Stimme und Meinung, Gottes Wort und Gesetz war,
wo er sagte: „nicht der Herr, sondern ich sage das und das“; weil der Apostel so sehr nur das Heil
der Gemeine im Auge hatte dabei, daß irgend etwas Eigenes oder Fleischliches nicht Raum finden
konnte. Andrerseits mußte diese Unterscheidung: „ich, nicht der Herr“ – die Korinther umso behut-
samer und vorsichtiger machen, sie antreiben, sich vor dem Herrn zu prüfen, ehe sie das eine oder
andere taten. Ist doch das der Geist und Zweck des Gesetzes, daß wir nichts tun aus uns selbst, son-
dern den Herrn in allem fragen und schalten lassen. Daß es dem also ist und der Apostel es so will
angesehen wissen, sieht man deutlich aus V. 25 und 40. Was ihn aber leitet, die Liebe nämlich, und
was er vor allem im Auge hat, das Heil der Seelen nämlich, das sagt er selbst V. 35, 32 und 7. Wir
bemerken noch, daß V. 7 der Apostel schwerlich sagen will: Ich will aber, oder denn ich will (nicht

14



ich  wollte), daß alle Menschen seien wie auch ich, nämlich  enthaltsam oder  ledig,  sondern: die
Hauptsache, den Herrn, suchend und im Auge behaltend; weil in diesem alles andere eingeschlossen
und gegeben ist, und man dann vor allen Abwegen und Gefahren bewahrt ist und wird. Die unmit-
telbar folgenden Worte, welche man vielleicht für jene Erklärung anführen möchte, beweisen nur,
daß der Apostel einem Unenthaltsamen die Seligkeit als solchem noch nicht abspricht und daß er
den Herrn kennt, der gerade durch in die Augen fallende Sünden den Menschen zu demütigen und
zu retten pflegt.

In Bezug auf den Einwand, der Apostel nehme 2. Tim. 4,13 Dinge in den Brief auf, die Gottes
nicht würdig seien, oder solche Worte könnten nicht als Gottes Wort angesehen werden, sei nur be-
merkt, daß solche Dinge Gottes so würdig sind, als es seiner würdig ist, solche Dinge zu schaffen
und uns damit zu versorgen. Was wäre es, wenn der Apostel für diese Dinge einen besondern Brief
hätte schreiben wollen?! Dann wäre er ein Mann gewesen, wie diejenigen, von denen er Kol. 2,18-
23 und Tit. 1,15 schreibt. Gerade das ist der rechte Gottesdienst, treu vor Gott zu handeln in und mit
den irdischen, alltäglichen Dingen dieses Lebens, und solche scheiden zu wollen von den geistli-
chen als ungeistliche, ist Schwärmerei. Lk. 16,9-13; Sach. 14,20.21.

2. Als was wollen Moses und die Propheten betrachtet sein?

Auf diese Frage lassen wir am zweckmäßigsten den Herrn selbst und seine Apostel antworten als
Männer, denen doch wenigstens die Christen noch etwelches Zutrauen zu schenken vorgeben.

Wie die Schriften Moses und der Propheten dem jüdischen Volke Gottes Wort, oder das von Gott
selbst durch jene Männer Geredete gewesen sind, so treten auch der Herr und seine Apostel überall
in demselben Glauben, in derselben unbedingten Anerkennung und tiefsten Ehrerbietung vor jenen
Schriften auf. Sie sind ihnen durchgängig Gottes Wort, das von Gott selbst durch jene Männer, de-
ren Namen sie tragen, Geredete. Joh. 7,19; 5,45-47; Mt. 1,22; 15,3.4.6.7; 22,43; Apg. 28,25; Lk.
2,22-24 etc. Nirgend suchen sie bei ihren Zuhörern und Lesern das Gefühl und den Eindruck zu er-
wecken, als ob sie etwas Neues und Besonderes brächten, oder etwas anderes, als was in ihrer Bi-
bel, dem sog. A. T. stand. Im Gegenteil fühlt man es ihnen allenthalben ab, wie sie so völlig von der
Heiligkeit und Unverletzlichkeit, jener Schriften durchdrungen sind und nichts anderes zu bringen
beabsichtigen, als was sie bei Moses und den Propheten gefunden; ja, wie sie bemüht sind, die
Herrlichkeit und Wahrhaftigkeit der Schrift ihren Lesern und Zuhörern zu erschließen und sie in das
Verständnis derselben einzuführen.

Überall berufen sie sich auf die Schrift und begründen und rechtfertigen ihre Aussagen und ihr
Benehmen mit Schriftstellen, ja sie weisen ihre Lehre als die Lehre des sog. A. T. nach. Mt. 12,3-8;
26,31.54.56; Joh. 1,23; 10,34 f.; Röm. 3,10 ff.; 4,6 ff.; Kap. 9; 10,4-8.11; K. 11. Gal. 3,6 ff.; 4,21 ff.;
1. Petr. 1,25; tadeln auch nichts so sehr an ihren Zuhörern und Lesern, wie ihre Unkenntnis und Un-
achtsamkeit, ihren Unglauben und Unverstand in Bezug auf das, was geschrieben steht. Lk. 24,25;
Mt. 12,3.5.7; Joh. 7,39; Mt. 21,42; 1. Kor. 9,8.9 etc. Wie könnten sie das, wenn das, was sie lehren,
nicht wirklich im A. T. sich fände, und wenn es nicht leicht zu verstehen, wenn es dunkel, unbe-
stimmt und ungenau, zweifelhaft und fraglich wäre?

Sehen wir nur einige darauf bezügliche Aussprüche unseres Herrn und seiner Apostel etwas nä-
her an.

Gleich im Anfang seines Auftretens spricht der Herr zu seinen Zuhörern Mt. 5,17:  „Ihr sollt
nicht wähnen, daß ich gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulösen. Ich bin nicht ge-
kommen, aufzulösen, sondern zu erfüllen.“ Die Juden standen also im Wahn, der Messias werde ih-

15



nen die Verpflichtung auf das Gesetz (das sog. A. T.) abnehmen, daß sie sich nicht mehr so genau
und pünktlich daran zu halten und darnach zu richten, daß sie sich nicht mehr so zu plagen, so man-
ches sich aufzulegen oder zu versagen brauchten,  mit  andern Worten: Er werde ihnen den Weg
leicht und bequem machen. Solches verlangten und wünschten sie auch, wie das uns allen eigen ist.
Warum aber schneidet ihnen der Herr diese Erwartung und Einbildung ab? Einfach deshalb, weil
das sich mit dem Wesen des Gesetzes nicht verträgt, indem es Gottes ewiges, unabänderliches Ge-
setz ist. V. 18. Darum bezeichnet er auch die Erfüllung des Gesetzes (des ganzen sog. A. T.) als den
Zweck seines Kommens; weil es als Gottes Gesetz auch notwendig erfüllt sein muß. Wie aber der
Herr dieses Erfüllen versteht, gibt er von V. 18 an zu erkennen. Er besteht nämlich in der Ausrich-
tung und Handhabung des Gesetzes als des Gesetzes Gottes in all seinen Vorschriften und Befehlen
bis auf Titel und Jota. Wenn aber der Herr jede halbe, jede Scheinerfüllung des Gesetzes für null
und nichtig erklärt; wenn er eine Erfüllung und Beobachtung verlangt, die aus dem Herzen, d. i. aus
wahrhaftiger Hochachtung und Heilighaltung des Gesetzes als Gesetzes Gottes hervorgeht; wenn er
demnach selbst das Gesetz so sehr achtet, ehrt und liebt, daß er aus bloßer Liebe und Ehrerbietung
gegen dasselbe das Furchtbarste,  das sich denken läßt,  erleidet  sein ganzes Leben hindurch: so
braucht man nicht lange zu fragen, wie sehr das Gesetz und die Propheten ihm das Wort  Gottes
müssen gewesen sein.

Daher sagte er denn auch so oft: Es muß oder mußte also gehen, weil es in der Schrift geschrie-
ben stand; z. B. Mt. 26,54.56; 16,21; Lk. 22,37; 24,25-27.44-47. Der Herr erkannte also alles, was
im A. T. in Bezug auf die Menschen, also auch auf ihn, als deren Stellvertreter, geschrieben steht,
als eine unumgängliche Notwendigkeit, der er sich nicht entziehen durfte und wollte, weil es das
Wort, der Wille seines Vaters, weil es alles Gerechtigkeit, Leben und Herrlichkeit war. Nur darum
hat also der Herr sich selbst willig und gehorsam in sein ganzes furchtbares Leiden ergeben und mit
sich tun lassen, was man mit ihm tat, weil es so von ihm geschrieben stand im A. T., d. i. weil Gott
es so über ihn verhängt und durch Moses und die Propheten hatte aufzeichnen lassen. So tröstete er
sich auch über den Untergang eines der Zwölfe damit, daß es so im Worte Gottes geschrieben steht.
Joh. 17,12; Mt. 26,24; vgl, mit Lk. 22,22. Vgl. auch Mt. 26,31; Lk. 22,37; Joh. 13,18 etc.

Überhaupt ersieht man aus den Evangelien, namentlich aus der Leidensgeschichte, daß der Herr
alles tat und litt aufgrund der Schrift und aus der Schrift alles wußte und vorauserkannte, was ihm
begegnen würde. Mit andern Worten: Aus der Schrift belehrte er sich, schöpfte er seine Erkenntnis,
Weisheit und Stärke; aus der Schrift lernte er sich selbst, den Vater, dessen Rat, Willen und Weg mit
ihm kennen; sie war sein Licht und Weg. Warum? Sie war das Wort seines Vaters; darin hörte er sei-
nes Vaters Stimme; darin hatte und sah er ihn selbst in seiner ganzen Güte, Liebe und Herrlichkeit.

Das fühlte auch das Volk ihm ab; sonst hätte es nicht gefragt: „Wie kann dieser die Schrift, so er
sie doch nicht  gelernt hat“ (auf der Hochschule nämlich zu Jerusalem). Wenn er nun seine Lehre
nicht sein nennt, sondern des, der ihn gesandt hat (Joh. 7,15 f.); so meint er das nicht so, als ob er
des Vaters Lehre unmittelbar aus dem Himmel mitgebracht oder in geheimnisvoller Weise vom Va-
ter empfangen hätte und empfinge; sondern so, daß er sie aus der Schrift genommen und nahm. Was
würden sonst die Juden gesagt und getan haben, wenn der Herr eine neue Lehre gebracht oder der
Schrift widersprochen hätte? Dann hätten sie ihn mit allem göttlichen Recht verwerfen können. 5.
Mo. 13. Wie schadenfroh sie gewesen wären, wenn er sich mit der Schrift im Widerspruch gezeigt
hätte, geht aus ihren unausgesetzten Bemühungen und Versuchen hervor, ihn mit der Schrift zu ver-
wickeln, oder ihm ein Urteil,  eine Äußerung zu entlocken, die wider die Schrift gewesen wäre.
Wenn sie aber immer mehr falsche Zeugnisse und Zeugen wider ihn aufsuchten, so ist das ein Be-
weis, wie sehr sie wußten und fühlten, daß ihm von Seite der Schrift und seiner Lehre nicht beizu-

16



kommen sei,  daß er ganz auf  dem Boden der  Schrift  stand.  Mt.  12,10;  22,15 ff.35 ff.;  19,3 ff.;
26,59-61; Mk. 3,2; Joh. 8,1-11; 9,16; 5,10.16.

Wenn der Herr ferner zu den Juden sagt Joh. 5,19: „Hat nicht Moses euch das Gesetz gegeben?
Und niemand unter euch tut das Gesetz“, so sagt er das in dem guten Bewußtsein, daß er selbst das
Gesetz tut, weil es ihm als Gottes Gesetz heilig und unverletzlich war. Und wenn er ihnen zumutet:
„Suchet in der Schrift, denn ihr meinet, ihr habt das ewige Leben darinnen; und sie ist’s, die von mir
zeuget,“ so spricht sich darin seine Überzeugung und Gewißheit aus, wie völlig und durchaus sie
ihm beistimmen und zufallen würden, wenn sie der Schrift glauben und Gehör geben wollten. Dar-
um spricht er denn auch gleich darauf zu ihnen: „Ihr sollt nicht meinen, daß ich euch vor dem Vater
verklagen werde. Es ist einer, der euch verklagt, der Moses, auf welchen ihr hoffet. Wenn ihr Mosi
glaubtet, so glaubtet ihr  mir (nicht  auch mir, sondern unmittelbarer und direkter: So glaubtet ihr
mir, da ich nur lehre und sage, was er lehrt und sagt); denn er hat von mir geschrieben. So ihr aber
seinen Schriften nicht glaubet, wie werdet ihr meinen Worten glauben?“ Was liegt denn in diesen
Worten anderes, als eine vernichtende Anklage und Beschuldigung gegen die Juden, daß sie bei al-
ler scheinbaren Hochachtung vor der Schrift sich dennoch nicht im mindesten an dieselbe kehrten,
sie verachteten und beseitigten; daß alle ihre Schriftverehrung bloße Heuchelei war? Was anderes,
als das gute Bewußtsein: „Ich Jesus, den ihr so gerne als Feind Gottes und der Schrift darstellen
möchtet, ich achte, ehre und liebe sie ohne Heuchelei von Herzensgrund; und nur weil ich sie heilig
halte, danach tue und sie zur Geltung zu bringen bemüht bin, könnt ihr mich nicht vertragen. Wenn
ich die Schrift nicht achtete, wäre ich euch gleich und gefällig, und ihr würdet mich als Euresglei-
chen aufnehmen.“ Joh. 5,39.45-47.

Wenn man mit Recht die Lehre Jesu und des N. T. die Lehre der Liebe nennt (nur nicht jener Lie-
be gegen Ungerechtigkeit und Heuchelei), so bedenke man doch, daß gerade der Herr selbst im so-
genannten A. T. keine andere Lehre gefunden, als eben diese Lehre der Liebe, wenn er sagt: „Alles
nun, was ihr wollet, daß euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen: das ist das Gesetz und die Pro-
pheten“; und: „In diesen zwei Geboten (der Liebe Gottes und des Nächsten) hänget das ganze Ge-
setz und die Propheten.“ Mt. 7,12; 22,34-40; denn damit spricht er es doch deutlich aus, daß Moses
und die Propheten mit all ihren Erzählungen, Gesehen und Vorschriften, wie anstößig sie auch dem
einen oder andern erscheinen möchten, nichts anderes bezwecken und fördern, als die Pflanzung
und Aufrichtung der Liebe Gottes und des Nächsten. Röm. 13,8 ff.; Gal. 5,14; 1. Tim. 1,5.

Es muß einleuchten, daß, wenn Jesus selbst solche Meinung gehabt vom sogannten A. T., dann
auch seine Schüler und Freunde keine andere können bekommen und vertreten haben. Daß dem
also ist, dafür führen wir nur einige Beweisstellen an. So bezeugt Paulus feierlich vor einer hohen
Versammlung:  „Ich sage nichts außer dem, was Moses und die Propheten gesagt haben.“ Apg.
26,22; und nachdem er vor Felix gesagt: „Die Juden können mir auch nicht beibringen (beweisen),
des sie mich (jetzt) verklagen“, fährt er sich rechtfertigend also fort: „Das bekenne ich aber dir, daß
ich nach diesem Wege, den sie eine Sekte heißen, diene also dem Gott meiner Väter, daß ich glaube
allem, was geschrieben stehet im Gesetz und in den Propheten“ (24,13.14). Röm. 16,25 f. aber
schreibt er, daß das von der Welt her verschwiegen gewesene Geheimnis nun geoffenbart und kund-
gemacht sei durch der Propheten Schriften. Ist es durch der Propheten Schriften kundgemacht und
offenbar geworden, so muß es in jenen Schriften enthalten sein, so müssen die Propheten es gekannt
und gepredigt haben. Wenn er aber sagt, es sei von der Welt her verschwiegen gewesen, so kann das
kein Widerspruch sein, indem er damit sagen will, die Schriftlehrer hätten das Geheimnis je und je
verdeckt und verschwiegen, und dem Volke ihre Menschensatzungen als die Lehre Gottes und der
Schrift gepredigt; ganz so, wie man bis auf den heutigen Tag lehrt, was den Menschen, dem Flei-

17



sche beliebt, und es für christliche Lehre ausgibt, und dabei mit allen möglichen Mitteln die Grund-
wahrheiten der Schrift (das völlige Verderben des Menschen, seinen sklavischen Willen, die Frei-
macht Gottes, die Gerechtigkeit des Glaubens, die Versöhnung durch Genugtuung etc.) tot zu lehren
und tot zu schweigen sucht, oder als unsinnig und horrend schmäht und verschreit. Es ist also nicht
an dem, daß man die Wahrheit der Schrift nicht kennte; sondern an dem, daß man sie unterdrückt,
verdrängt und verschweigt; wie denn auch der Herr ausgerufen: „Wehe euch Schriftgelehrten! Denn
ihr den Schlüssel der Erkenntnis habt. Ihr kommt nicht hinein und wehret denen, so hinein wollen.“
Lk. 11,52. Sie kennen also den Weg und die Türe zum Himmelreich; sie haben das Mittel (die Er-
kenntnis), um aufzuschließen; wissen also, was Wahrheit und Gerechtigkeit ist (wie könnten sie sie
sonst auch anfeinden, unterdrücken und verdammen, Röm. 1,18), und wie man gerecht und selig
wird; weil sie ihnen aber nicht gefällt, so umgehen und verschweigen sie dieselbe und bieten ihren
Schülern und dem Volke, was allgemein angenommene und sanktionierte Lehre ist. Es ändert nichts
an der Sache, bezeichnet sie vielmehr nur umso schärfer, wenn wir nach dem Grundtext übersehen:
„Den Schlüssel der Erkenntnis habt ihr  weggenommen.“ Will man aber jene Stelle so verstehen,
daß Gott das Geheimnis von der Welt her verschwiegen und verborgen, so hat auch das seine Rich-
tigkeit und kommt auf eins hinaus, insofern Gott es je und je den Weisen und Klugen verborgen (Mt.
11,25 f.), und zwar deshalb, weil sie das Geheimnis, die Weisheit, Gnade und Herrlichkeit Gottes
nicht wollten, sondern haßten und verschmähten, und sie auch dem Volke verhüllten und vorenthiel-
ten. 1. Kor. 2,6 ff.; Jes. 29,9-14; 28,9 ff.

Das Nämliche bezeugt Paulus Röm. 3,20 f., wo er schreibt, die Gerechtigkeit Gottes (also des
Glaubens V. 21) sei offenbar geworden, indem sie bezeugt, also auch bekannt und offenbar werde
durch das Gesetz und die Propheten. So findet er nach Röm. 10,6 die Gerechtigkeit des Glaubens,
ihre Sprache und Lehre gerade bei Moses und schreibt V. 8: „Das ist das Wort des Glaubens, wel-
ches wir predigen. “ Also predigen sie gerade das und nur das, was sie bei Moses gefunden. Vergl.
1. Petr. 1,23. Ebenso führt er Röm. 4,1 ff. das Zeugnis der Schrift über Abrahams Glauben und Ge-
rechtigkeit und Davids Worte aus dem 32. Psalm an, um zu beweisen, daß der Mensch allein durch
den Glauben gerecht werde, und daß eben das A. T. dies lehre. Vgl. Gal. 3,5.6.8.11.22-24. Röm.
1,16.17; Hab. 2,4.

Demnach hat Paulus den Kern seiner Lehre, die Rechtfertigung durch den Glauben allein, und
alles, was damit in Verbindung steht, was man so gerne als bloß oder doch vorzugsweise neutesta-
mentliche oder paulinische Lehre bezeichnen möchte, bei Moses und den Propheten gefunden. Es
ist dies umso mehr zu beachten, weil gerade Paulus mit Christo selbst nie persönlich verkehrt hat
und nicht mündlich von ihm belehrt worden ist. Und wenn er nun nach seinem eigenen Zeugnis sei-
ne Lehre auch von keinem Menschen empfangen hat (Gal. 1,11 f.15-19; 2,6-8), so kann er Christum
und dessen Lehre und Evangelium allein aus dem sogannten A. T. kennen gelernt haben durch Be-
lehrung und Erleuchtung des Heiligen Geistes; 1. Kor. 2,9 f. vgl. mit Mt. 16,17; Gal. 1,15 f.; 2. Kor.
2,17; 3,5 f.; 4,2.6; womit nicht geleugnet werden soll, daß Paulus Christi Leben und Sterben schon
als dessen Verfolger im Umriß gekannt und nach der Bekehrung immer eingehender und genauer
durch Mitteilung anderer kennen gelernt hat; wie er ihn denn gleich nach seiner Bekehrung in Da-
maskus predigte. Apg. 9,20.

Sehr belehrend über seine Stellung zum A. T. ist sein Selbstzeugnis Röm. 3,31: „Wie? Heben wir
denn das Gesetz auf durch den Glauben? Das sei ferne! Sondern wir richten das Gesetz auf.“  Unter
„Gesetz“ versteht er vorzugsweise die fünf Bücher Mose, und zwar das Sittengesetz (die zehn Ge-
bote) nicht weniger, als das ganze Zeremonialgesetz. Apg. 21,21.28; 24,5 f. Röm. 3,8; Gal. 5,11.
Denn indem die Feinde ihn der Verkennung und Beseitigung des letzteren beschuldigten, suchten

18



sie ihn als einen Verächter und Feind des ganzen Gesetzes oder des Gesetzgebers, Gottes, darzustel-
len, oder als einen, der Abfall von Gott, Losreißung von dessen Gesetz, und Ungehorsam lehre und
predige. Hätte er nun in der Tat das Zeremonialgesetz verkannt und beseitigt, so hätte er allerdings
das Sittengesetz der zehn Gebote, das Gebot der Liebe und des Gehorsams gegen Gott umgestoßen;
weil nicht nur das eine wie das andere von Gott gegeben ist, sondern beide das gleiche bezwecken
und bewirken, nämlich Gehorsam und Liebe gegen Gott Mt. 7,12; 5. Mo. 10,12 f.; indem die zehn
Gebote uns sagen, was wir tun sollen und tun werden, die Zeremonien (Opfer, Waschungen, Salbun-
gen etc.) uns dagegen lehren, wie wir zur Liebe und zum Gehorsam gegen Gott tüchtig und ge-
schickt gemacht werden, nämlich durch Christi Blut und Geist. 1. Kor. 6,11; Röm. 8,1.9 f.14 f.; 1
Joh. 1,7; 1. Petr. 1,2. Wenn also Paulus nach seinem eigenen Zeugnis das Gesetz, und zwar auch das
Zeremonialgesetz aufrichtet, so ist seine Lehre und Predigt gerade das und nichts anderes als das,
was das Zeremonialgesetz abschattet und bezweckt, nämlich die Gerechtigkeit des Glaubens. Und
nur weil er die Bedeutung und den Zweck, den Kern und die Kraft des Zeremonialgesetzes kennt
und versteht, lehrt und heilig hält, nur darum läßt er den Schatten, die äußere Form und Ausübung
fallen. Ja absichtlich und beharrlich unterwirft er Titus der Beschneidung nicht und schreibt den Ga-
latern, sie seien aus der Gnade gefallen und hätten Christum verloren, wenn sie sich noch beschnei-
den ließen. Wie und warum denn das? War doch die Beschneidung von Gott und er selbst auch be-
schnitten; ja nicht allein das, sondern er hatte später noch sogar den gläubigen und bereits gerecht-
fertigten Timotheus beschnitten. Gal. 2,3; Apg. 16,3. Darum, weil Pauli Gegner nur in der Absicht
den Schatten, die äußere Ausübung und Beibehaltung des Zeremonialgesetzes und der Beschnei-
dung predigten, um die Leute von der Lehre Pauli, von der Gerechtigkeit oder der Bewahrung des
Sittengesetzes abzuhalten und zu  verderben. Wie hätten sonst der Herr und seine Apostel solche
scheinbar gottselige Männer reißende Wölfe, Diebe und Mörder, Diener des Satans und Hunde nen-
nen können?! Mt. 7,15; Joh. 10,8; Apg. 20,29 f.; 2. Kor. 11,13-15; Phil. 3,2; Offb. 22,15. Also haben
der Herr und seine Jünger nie und nimmer gegen das Gesetz Opposition gemacht, und zwar so we-
nig gegen das vorbildliche, als gegen das Sittengesetz, sondern nur gegen die Lüge, Heuchelei und
Ungerechtigkeit derer, die bloß darum das Gesetz in den Mund und an die Hand nahmen, um ihre
teuflische Lust und Willen desto leichter durchsetzen, das Volk desto gewisser von Christo und den
Aposteln abwendig machen und mit ins Verderben schleppen zu können; und nur darum wichen sie
diesen falschen Brüdern auch nicht eine Minute und suchten sie dieselben moralisch zunichte zu
machen, weil sie, der Herr und die Apostel, die Wahrheit des ganzen Gesetzes heilig hielten und der
Widersacher Wesen und Absichten kannten. Joh. 8,44; Mt. 23; Gal. 2,5; 4,17; 5,10.12; 6,12 f.; 1,7-
10.

Wenn also der Herr und seine Apostel Moses und das Gesetz zu beseitigen scheinen, oder so von
ihnen reden, als lehrten und brächten sie etwas anderes, so ist wohl zu unterscheiden zwischen dem
Moses und Gesetz der Juden oder der Schule und Heuchelei, und dem Moses und Gesetz Christi,
der Propheten und Apostel, das ist, dem eigentlichen, wahren, rechtverstandenen und  ehrlich ge-
brauchten Moses und Gesetz. Mit ihrem Moses gingen die Juden verloren; denn mit ihrem Moses
haßten und töteten sie Christum; mit ihrem Gesetz waren sie Mörder der Unschuldigen und Gerech-
ten. Warum hätten denn der Herr und seine Apostel solchen Moses nicht über Bord werfen sollen?
Es lag und liegt also alles an der Auffassung und am Gebrauche; es lag und liegt am Geiste, also am
Zweck und Ziel, mit und zu welchem man Moses und und das Gesetz gebraucht. Die Juden ver-
kannten und verdrehten, ja haßten den wahren Moses und sein Gesetz, und ihre Achtung und Ehrer-
bietung vor ihm war lauter Lug und Heuchelei; so gewiß als sie Christum gehaßt und getötet. Und
wenn sie diesen und seine Jünger der Mißachtung oder Beseitigung des Gesetzes beschuldigten, so

19



war das wissentliche Lüge und Heuchelei; so taten sie das nur um ihret- und nicht um des Gesetzes
willen; so war ihnen nur an sich selbst und nicht am Gesetze gelegen; so nahmen sie das Gesetz in
die Hand und in den Mund, um Christum zunichte zu machen und sich selbst zu behaupten, und
schändeten in Christo das Gesetz und umgekehrt.

Es verhält sich damit ganz wie mit ihrem Messias, dem Messias der Vernunft und Schule, der
Frömmelei und Heuchelei, den sie ja scheinbar aus Moses und den Propheten genommen. Wie ver-
schieden muß er aber von dem Messias des Gesetzes und der Propheten, also vom wahren Messias
gewesen sein, da sie diesen nicht nur nicht recht verstehen und annehmen konnten, sondern als ei-
nen Verführer und Teufel haßten und töteten!

So verschieden kann man die Bibel verstehen und auslegen! Doch nein! Nicht verstehen und
auslegen, sondern verdrehen und zu seinen Zwecken, zu seinem und anderer Verderben gebrauchen,
da es nur eine Auffassung und Auslegung gibt; zu dieser aber kommt nur der Unmündige, Einfälti-
ge, Ehrliche und Gerechte. Mt. 11,25-27; 1. Kor. 1,18–2,16; Joh. 17,6-8.26. Christus und Moses,
Apostel und Propheten, Neues und Altes Testament sind also eins; und Christus hat weder das ewi-
ge Sitten- noch das Zeremonialgesetz gering geschätzt oder beseitigt, sondern das eine mit dem an-
dern durch sein Tun, Lehren und Leiden als heilig, unverletzlich und ewig erwiesen, aufgerichtet
und erfüllt. Denn wenn er und die Apostel das Zermonialgesetz äußerlich dem Buchstaben nach
auch nicht beobachteten; so war das auch nie der Zweck Gottes gewesen damit, Jer. 6,20; 7,21 ff.;
Ps. 50,8-15; Jes. 1,11-31; 5. Mo. 10,12 f.; Mt. 7,12; so unterließen sie die Ausübung des Buchsta-
bens nur, weil sie sich selbst schlachten ließen (anstatt der Lämmer), also Liebe übten und des Ge-
setzes Zweck erfüllten, und, um auch äußerlich sich von denen zu trennen, die nur zum Schein das
Zeremonialgesetz beobachteten, und so die Heuchelei und fromme Ungerechtigkeit derselben zu
verdammen.

Wie hätte Christus und seine Gemeine auch noch gottesdienstliche Gemeinschaft mit den Has-
sern und Verfolgern Gottes und seiner Wahrheit haben können! Auch äußerlich war das unmöglich.
Und wenn vor Christi Erscheinung irgend jemand aus Liebe zur Wahrheit und Gerechtigkeit, aus
Achtung und Ehrerbietung vor dem Geist und Zweck des Gesetzes nicht mit den Ungerechten und
Heuchlern am öffentlichen Gottesdienst teilnehmen konnte, so war  eben das Gerechtigkeit; so er-
füllte gerade er das Zermonialgesetz nicht weniger als das Sittengesetz Ps. 16,4; 1,1-2; Jes. 1,10-
17.21-23; 58,2 ff.; Amos 5,21 ff. etc. etc.

Darum hat dem wahren Jünger Christi das Zeremonialgesetz noch jetzt den gleichen Wert, wie
dem Gläubigen vor Christi Erscheinung. In all den Opfertieren sieht er Christum und sich selbst; in
all den Reinigungen, Salbungen, Enthaltungen und Absonderungen sieht er, wie er gewaschen und
gereinigt ist und wird durch das Blut und den Geist Christi. Oder was tut es zur Sache, ob man sich
äußerlich reinigt, ein Lamm zum Opfer bringt, sich von unreinen Tieren und Personen leiblich ab-
sondert und vor der Berührung eines Toten sich hütet oder nicht? „Das ist das ewige Leben, daß sie
dich kennen, den allein wahren Gott und Jesum Christum“. Joh. 17,3. Es handelt sich also um Be-
lehrung, Erkenntnis und Glauben; dazu ist der ganze vorbildliche Gottesdienst, wie das ganze Wort
Gottes, gegeben. Wer dadurch nicht zur Erkenntnis Gottes und Christi und zum Glauben kommt,
mag äußerlich alles tun und haben, er hat das Leben nicht, weil er Gott nicht kennt, ehrt und liebt.

Zu diesen Stellen kann man noch diejenigen hinzunehmen, in denen der Herr und seine Apostel
das, was im A. T. geschrieben steht, das vom Herrn durch die Propheten Geredete nennen. So sagt
Christus, vom fünften Gebot redend: „Gott hat geboten“. Mt. 15,4 u. Kap. 22,31: „Habt ihr nicht
gelesen von der Toten Auferstehung, das euch gesagt ist von Gott, da er spricht?“ Und Mt. schreibt
Kap. 1,22: „Das vom Herr Geredete durch den Propheten.“ Ebenso redet Lukas vom Gesetz  des

20



Herrn, wenn er vom levitischen Gesetze redet. Kap. 2,23 f.39. Und indem Petrus eine Schriftstelle
anführt, sagt er, daß sie zuvorgesagt hat der Heilige Geist durch den Mund Davids, Apg. 1,16; wie
er auch daselbst Kap. 3,18.21 bezeugt: „Was Gott zuvor verkündigt hat durch den Mund aller seiner
Propheten.“ Vergl. auch Apg. 4,25. So heißt es auch Hebr. 1,1: „Gott hat zu unsern Vätern geredet
durch die Propheten.“ Derselbe Petrus schreibt ferner in seinem ersten Briefe Kap. 1,11, daß der
Geist Christi in den Propheten gewesen und zuvor bezeugt habe die Leiden und die Herrlichkeit
Christi; und im zweiten Brief 1,19 ff. sagt er, das prophetische Wort sei ihnen noch fester und zu-
verlässiger, als das, was sie selbst gesehen auf dem Berge der Verklärung. „Und ihr tut wohl“, heißt
es daselbst weiter, daß ihr darauf (auf das prophetische Wort) achtet als auf ein  Licht“. „Und das
sollt ihr für das Erste wissen“, schreibt er ferner, „daß keine Weissagung in der Schrift geschieht aus
eigener Auslegung; denn es ist noch nie eine Weissagung aus menschlichem Willen hervorgebracht;
sondern die heiligen Menschen Gottes haben geredet, getrieben (getragen) von dem heiligen Geist.“

Man beachte auch, daß Johannes (Ev. 2,22) schreibt:  „Da er nun auferstanden war, gedachten
seine Jünger daran, daß er dies gesagt hatte, und glaubten der Schrift und der Rede, die Jesus ge-
sagt hatte.“ Er schreibt nicht: Sie glaubten „der Rede Jesu und der Schrift“; sondern umgekehrt.

Es wird auch keinem aufmerksamen Leser der Evangelien entgehen, daß die Jünger nach Christi
Verherrlichung und Ausgießung des Heiligen Geistes nur darum so freudig und fest, so entschieden
und voller Zuversicht geworden sind in ihrem Glauben und Vertrauen auf Christum, weil ihnen jetzt
die Augen aufgegangen waren über die Schrift; weil die Schrift das alles so vorhergesagt; weil alle
Worte derselben an Jesu von Nazareth so schlagend erfüllt worden waren (Lk. 24,32); wie sie um-
gekehrt vorher an Jesu Erscheinung und Haltung Anstoß genommen, oder doch viele Bedenken und
Zweifel gehegt haben, weil sie durch die angeborne Blindheit und damalige Lehre (welche Schrift-
lehre sein sollte) ganz andere Begriffe und Vorstellungen vom Messias eingesogen und bekommen
hatten. Sie ordneten also Christum der Schrift unter, und zwar mit allem Recht, indem Gott selbst
ihnen die Kennzeichen jedes wahren und falschen Propheten und Christi selbst angegeben in sei-
nem Worte und ihnen Vorsicht und Prüfung geboten. 5. Mo. 13,1-5; 18,20-22; Jer. 28,9. Weshalb
auch die Feinde Christi so sehr bemüht waren, Christum mit der Schrift in Widerspruch zu bringen,
um dann mit göttlichem Recht ihn verurteilen zu können. Joh. 19,7.

So wird es auch an den Beröensern gerühmt, daß sie Pauli Predigt der Beurteilung durch die
Schrift unterzogen, oder „täglich forschten in der Schrift, ob sich’s also hielte, wie Paulus und seine
Gehilfen sie lehrten“. Apg. 17,11.

Wenn man nun bedenkt, 1) daß die Evangelisten und Apostel des Herrn Jesu beglaubigte Ge-
sandte und Diener sind, die er selbst aufs Angelegentlichste in das Verständnis der Schrift einge-
führt, und daß Johannes öfter bezeugt, sie, die Jünger, hätten anfänglich die Schrift weder gewußt,
noch verstanden, noch ihr geglaubt; nachher aber sei ihnen alles klar geworden: so muß man die
Behauptung und den Vorwurf unglaublich finden, die Schriftsteller des N. T. hätten Moses und die
Propheten nicht verstanden, oder unrichtig und willkürlich ausgelegt und zitiert. Ihr Amt und Beruf
ist doch der, als Boten und Gesandte Gottes und Christi allen Völkern das Evangelium zu verkün-
den, und zwar aus den Schriften des A. T.; und sie sollten diese Schriften nicht verstanden, oder ir-
rig ausgelegt und angewendet haben?! Sie sollen Gottes Rat und Willen gekannt und kundgemacht,
und die Schriften nicht verstanden haben, in welchen dieser Rat und Willen niedergelegt ist? Sie
sollen Schriften von höherem Wert verfaßt haben, als Moses und die Propheten, und diese selbst
nicht gut gekannt haben?! Und doch erklärt Paulus ausdrücklich, daß sie, nicht nur er und die elf an-
dern Apostel, sondern auch seine Gehilfen von  Gott selbst tüchtig gemacht seien zum Amt oder
Dienst des Geistes und nicht des Buchstabens, und daß Gott ihnen durch seinen Geist geoffenbart

21



habe, was kein Auge gesehen, kein Ohr gehört und in keines Menschen Herz gekommen sei, da der
natürliche Mensch die Dinge des Geistes nicht verstehe und annehme. 2. Kor. 3,6; 1. Kor. 2,9.10.14.
Da man nun seine eigene Anschauung und Auffassung des A. T. als eine rein geistige qualifizieren
möchte, die die buchstäbliche verschmäht: Woher kommt es denn, daß man so sehr von Paulus ab-
weicht?!

Eine Stelle können wir doch nicht unerwähnt lassen, da sie uns so bündig und schlagend die Be-
deutung und Wichtigkeit des A. T. zu erkennen und zu fühlen gibt. Es sind das jene vom Herrn
selbst dem Abraham in den Mund gelegten Worte:  „Sie haben Mosen und die Propheten; laß sie
dieselben hören … Hören sie Mosen und die Propheten nicht, so werden sie auch nicht glauben, ob
jemand von den Toten auferstünde.“ Nach diesen Worten enthält das A. T. die vollkommene Lehre
zur Seligkeit; so daß, wer in Wahrheit der ewigen Pein entgehen wollte und dem A. T. Gehör und
Glauben schenkte, darin das vollkommene Heil,  ewigen Trost und Frieden fand und hatte. Man
fühlt aber auch aus diesen Worten den Vorwurf des Herrn gegen die Juden heraus, daß das A. T. von
ihnen liegen gelassen und verkannt, nicht beachtet, beherzigt und verstanden wurde. Und wenn sie
nun auch Christum liegen gelassen, verkannt und verworfen, ihm nicht geglaubt und Gehör gege-
ben; haben sie dann nicht selbst in so trauriger Weise die Wahrheit jener Worte Abrahams oder
Christi bewiesen?

Der ewige Einwand, nach dieser Ansicht hätte man das N. T. nicht nötig, ist albern und lächer-
lich. Denn wie des N., so ist Christus auch die Seele und der Mittelpunkt des A. T. und dieses wäre
ja nicht Gottes Wort, wäre nichtig und erlogen, wenn Christus nicht im Fleische erschienen wäre.
Nur Christum, seine Erscheinung im Fleische, sein Lehren und Leiden, sein Sterben und Auferste-
hen hat es im Auge, lehrt und predigt es. Lk. 16,16; Apg. 3,24.17 f.; 1. Kor. 15,3 f.; Joh. 20,9; 2,19-
22; Lk. 24,25-27; 44-46.

Und sind denn nicht alle Gottesmänner des alten Bundes vollkommen selig geworden, die doch
das N. T. nicht hatten? Ja, viele hatten nicht einmal die Propheten, andere nicht einmal den Moses.
Hatten sie aber das geschriebene Wort Gottes nicht, so hatten sie doch das mündliche in der fortlau-
fenden Überlieferung. Doch hätten wir beinahe den Scheol oder Hades vergessen, wo ja diese Heili-
gen und Geliebten Gottes auf ihre vollkommene Erlösung warten mußten, bis Christus in die Hölle
hinabstieg  und  sie  mit  sich  herausführte  und  zur  Vollendung  brachte!  Zu  solchem Unverstand
kommt man, wenn man das Wort der Schrift nicht ehrt und heilig hält; wenn man in seiner eingebil-
deten Weisheit und Frömmigkeit sich nicht von der Schrift will sagen lassen, was Gerechtigkeit,
Gnade und Leben ist.

Wenn man es auch nicht verstehen will, so bemerken wir doch, daß mit jenen Worten: „Der Wei-
bessame wird dir  (Schlange)  den Kopf zertreten“,  der Schlange der Kopf bereits zertreten wurde.
Oder war dies eine  leere Drohung? War nicht in diesen Worten,  wie auch im ausgesprochenen
Fluch über die Schlange, Gott selbst, der Stärkere, über den Starken gekommen? Und gesetzt, unse-
re ersten Eltern und ihre gläubigen Nachkommen hätten wenig oder nichts in jenen Worten gesehen
und verstanden – wie man denn seine eigene Blindheit  und Geringschätzung in Bezug auf die
Schrift auch immer andern andichtet – so fühlten und hatten sie doch darin die ewige Liebe, Gnade
und Güte Gottes. Oder war es denn nicht reine Liebe und Erbarmung Gottes, wenn er den Verführer
und Mörder des Menschen verfluchte? Konnte ihn etwas anderes dazu bewegen, als seine herzliche
Barmherzigkeit gegen Adam und dessen Geschlecht? Braucht und sucht aber ein Verlorener mehr,
als die Liebe und Gnade Gottes? Ist dessen Erbarmen und Güte nicht sein Licht und Leben? Dem-
nach hatten Adam und seine Nachkommen in jenen wenigen Worten Gottes das vollkommene Heil.
Kommt wieder der alberne Einwand: Wozu denn Christus? Christus ist eben der Vollstrecker jenes

22



Fluches über die Schlange, 1 Joh. 3,8; und die Liebe und Gnade Gottes beruht ja nur in Christo, des-
sen Gehorsam, Leiden und Sterben, Röm. 8,39. Andrerseits ist Christus in dem Worte, ja ist selbst
das Wort Gottes; Joh. 1,14; Offb. 19,13; so daß er selbst in dem (Verheißungs-)Worte Gottes in die
Welt trat und in der Welt war und ist. Hebr. 1,6 vergl. mit Ps. 97,7; Hebr. 10,5 ff.

II. Wie sind die heiligen Männer und biblischen Schriftsteller das geworden, als
was sie nach Christi und ihren eigenen Aussagen wollen betrachtet sein?

Wir antworten: Auf ganz natürlichem Wege in rein übernatürlicher Weise.

Wie wir bereits gesehen, waren die Propheten und Apostel an und für sich Menschen, wie alle
andern, und kannten Gott, dessen Rat und Willen so wenig als unser einer. Sie wurden aber von frü-
hester Kindheit an mit Gottes Wort bekannt und vertraut gemacht und aufs Angelegentlichste darin
unterwiesen,  teils von ihren eigenen, gottesfürchtigen Eltern, teils von erleuchteten Lehrern und
Männern Gottes (Josua, Simson, Samuel, Salomo, Timotheus u. a.). So genossen die zwölf Apostel
den dreijährigen Umgang und Unterricht ihres Herrn und Meisters, nachdem sie die ersten Anfänge
und Eindrücke im elterlichen Hause werden empfangen haben (besonders Jakobus und Johannes).
Das können wir das Natürliche nennen. Es kam hinzu das Übernatürliche, die wahrhaftige Liebe
Gottes und des Nächsten, hervorgehend aus der lebendigen Erkenntnis Gottes und Jesu Christi. Dar-
in haben wir das Besondere, das von Gott Gegebene und Gewirkte zu erkennen, das, was sie erst
und allein zu dem machte, was sie waren und von den falschen Propheten und Aposteln wesentlich
unterschied. Der Beweis dafür liegt in dem Umstand, daß z. B. Judas und andere mit gleichem Ver-
stand begabt waren, dieselbe Bibel hatten und lasen, den nämlichen Unterricht genossen und den
gleichen Herrn und Meister drei Jahre lang hörten, dessen Herrlichkeit, Zeichen und Wunder sahen,
wie die andern Apostel und Jünger, aber zur wahrhaftigen Liebe und Hingebung nicht kamen, son-
dern voller Eigenliebe und Selbstsucht, voller Geld- und Ehrgeiz blieben.

Dasselbe sehen wir bei den Brüdern Kain und Abel, Ismael und Isaak, Esau und Jakob und an-
dern, die immer die gleiche Erziehung genossen und doch ganz verschieden ausfielen. Daß aber die
wahre Erkenntnis und Liebe Gottes, also der wahre Glaube, nur von Christo ausgehen, gewirkt und
gegeben werden, bezeugen unzählige unzweideutige Stellen, z. B. Mt. 11,27; 16,17; Joh. 6,29.44 f.
u. 65; Kap. 17,3,6.14.22.26; 1. Joh. 4,19; 5,20; 1. Kor. 2,9.10; Eph. 1,7-19; Apg. 16,14. Es wird
auch jedermann einleuchten, daß und wie nur die wahrhaftige Liebe die Propheten und Apostel zu
dem machte, was sie waren (1. Kor. 13). Oder was macht einen Diener erst brauchbar und zum
wahren Diener, wenn nicht die Liebe und Treue, die unbedingte Hingebung an seinen Herrn? Möge
er daneben die schönsten und liebenswürdigsten Eigenschaften und Gaben, alle Fähigkeit und Ge-
schicklichkeit besitzen: wozu taugt er, wenn er nicht treu ist, wenn er in Selbstsucht und Lieblosig-
keit nur an sich selbst denkt und um seines Herrn Sache sich nicht kümmert? 1. Kor. 4,2.

Wie Gott dabei in gewöhnlicher, natürlicher Weise verfahren, sehen wir auch daraus, daß er das
meiste durch  Augenzeugen  hat aufzeichnen lassen, oder daß die Schriftsteller es von  Ohren-  und
Augenzeugen erforscht und erfahren haben; überhaupt auf natürlichem Wege, durch Forschen, Fra-
gen, Lesen und Lernen zur Erkenntnis und Gewißheit gelangt sind, wie wir das von Lukas wissen.
Ev. Lk. 1,1-4. Es ist aber damit nicht genug, daß jemand eine Sache selbst gesehen und gehört, es
frägt sich auch, ob er Verstand hat von dem Gesehenen und Erlebten, insbesondere aber, ob er treu
und  wahrhaftig ist.  Die beiden letztern Eigenschaften sind aber nicht natürliches Besitztum des
Menschen, sondern eine übernatürliche Gabe und Wirkung Gottes; indem die Schrift dem Men-
schen nicht nur das Verständnis der Dinge Gottes, sondern auch die Wahrhaftigkeit, Treue und Zu-

23



verlässigkeit, die Gerechtigkeit also, die Uneigennützigkeit und Unparteilichkeit abspricht. 1. Kor.
2,14; 7,25; Tit. 3,3; Röm. 3,4.10-19.

Man stellt in der Regel Natur und Geist einander schroff gegenüber, als ewig unvereinbare Din-
ge; und doch ist ja die ganze Natur das Werk, die Schöpfung des Heiligen Geistes. 1. Mo. 1,2; Ps.
33,6. So ist auch, ja vorzugsweise der Mensch das würdige Geschöpf Gottes des Heiligen Geistes
mit all seinen Gaben, Anlagen und Fähigkeiten, mit all seinen Geisteskräften, Gefühlen und Emp-
findungen, seinem Verstand, Willen und Begehren, und ist gar nichts böse, Gottes unwürdig, miß-
fällig, unheilig und unrein an ihm. Was ihn in so schroffen, ewig unvereinbaren Gegensatz zu Gott
stellt, ist lediglich seine Feindschaft, sein Argwohn und Mißtrauen gegen Gott in Folge seiner völli-
gen Unkenntnis Gottes. Mt. 11,27; 16,17; Joh. 6,44.45; Kap. 17,3; Röm. 5,10; 8,6.7; 1. Mo. 3,4.5; 1.
Joh. 4,20. Abgesehen von dieser Feindschaft ist der Mensch noch jetzt das Meisterwerk, der Ruhm
und die Krone Gottes und seiner Schöpferwelt.

Sobald darum der Heilige Geist einen Menschen zu seiner Wohnung und Werkstätte, zu einem
Diener und Werkzeug Gottes ausersehen, hat er weiter nichts zu tun, als die angeborne Gottesfeind-
schaft aus dessen Herzen wegzunehmen und ihn durch Offenbarung Gottes, seiner Gerechtigkeit,
Gnade und Liebe zur Erkenntnis und Liebe, zum Glauben und Gehorsam gegen Gott zu bringen;
und derselbige Mensch ist von da ab ganz Gott geheiligt, gerecht und wohlgefällig; ganz angenehm
und Gottes würdig gemacht.  Wie er  früher ganz der  Sünde,  der Finsternis und Ungerechtigkeit
Knecht und Sklave gewesen, so ist er jetzt durch Erleuchtung und Belehrung des Heiligen Geistes
ganz Gottes und der Gerechtigkeit Knecht und Diener geworden mit all seinen Fähigkeiten, Kennt-
nissen und Gaben. Wie er früher seine Vernunft und Gaben in und zu dem Dienste der Sünde ver-
wendete, so jetzt in und zu dem Dienste der Gerechtigkeit. Röm. 6,13 ff. Und was er früher sich an-
geeignet an Kenntnissen und Fähigkeiten, an Einsicht und Verstand, das alles nimmt er mit hinüber
in den Dienst Gottes, und ist und wird das alles Gott geheiligt und dienstbar gemacht, weil die
wahrhaftige Liebe, Treue und Hingebung an Gott da ist.

Was nun aber die Propheten und Apostel predigten und schrieben, das war nicht etwas ihnen
Fremdes, sie kaum Berührendes, so daß sie als Maschinen dagestanden und ihr Amt und Dienst als
etwas Mechanisches oder Magisches zu denken wäre; oder als ob die Gedanken und Worte ihnen
eingegossen oder diktiert worden wären; nein – es war alles Erkanntes, Erlebtes und Erfahrenes, im
Herzen tief Empfundenes und Gefühltes, was sie andern mündlich und schriftlich mitteilten, ihre ei-
gensten, innersten Gedanken und Herzensüberzeugungen. Durch Suchen, Fragen und Forschen, rin-
gend und kämpfend, im Umgang mit dem Worte und mit dem Herrn hatten sie sich alles angeeignet,
ganz in derselben Weise, wie jeder natürliche Mensch sich seine Kenntnisse aneignet, mit dem Un-
terschiede, daß es ihnen bei allem um Gott, um Gerechtigkeit und Wahrheit zu tun war, während der
natürliche Mensch das Ewige, die Versöhnung und den Frieden mit Gott außer Acht lassend, nur das
Zeitliche im Auge hat; freilich ein himmelweiter Unterschied! Und gleich wie ein Mensch durch
Übung, Fleiß und Ausdauer in diesem oder jenem Fach eine gewisse Fertigkeit oder Virtuosität er-
langen und einen Schatz gründlicher Kenntnisse und Erfahrungen sich sammeln kann, so daß er Be-
griff und Verstand hat von seinem Fach und sich mit Leichtigkeit und Sicherheit, mit Geschick und
Takt darin bewegt, als wäre es ihm zur Natur geworden: eben so haben wir es uns bei den bibli -
schen Schriftstellern  zu  denken.  Sie  waren  im eigentlichen  Sinne  Theologen  oder  Gottes-  und
Schriftgelehrte. Dazu waren sie nicht nur wie geschaffen, sondern wirklich geschaffen und bestimmt
von Mutterleibe an und von Gott selbst von Anfang an dazu vorbereitet und tüchtig gemacht, in
ähnlicher Weise, wie mehr oder weniger jeder Mensch von Jugend an eine besondere Lust und Nei-
gung, Gaben und Anlagen hat zu diesem oder jenem Beruf und Fach und von Kindheit an in Gedan-

24



ken sich viel  damit beschäftigt  und darinnen übt,  oder darauf bezügliche Arbeiten an die Hand
nimmt.

Es konnte dabei weniger etwas Un- oder Widernatürliches, Mechanisches oder Gemachtes vor-
kommen, als bei allen andern Menschen, weil bei den biblischen Schriftstellern alles viel mehr Her-
zenssache war, als bei jedem andern. Vielmehr als irgend jemand das, tun kann, redeten und schrie-
ben sie um der  Sache selbst willen: Niemand kann weniger Nebenzwecke und selbstsüchtige Ab-
sichten haben bei dem, was er tut, als sie es hatten. Die Sache war ihnen zu klar und wahr, zu hoch
und herrlich, als daß dabei etwas Erzwungenes oder Gemachtes oder Gefälschtes hätte stattfinden
müssen oder können. Sie kannten die Sache, die sie führten, als eine solche, die sich von selbst je-
dem ehrlichen, aufrichtigen Gemüte empfiehlt; und da sie falsche, ungerechte und ehrlose Men-
schen für dieselbe nicht konnten zu gewinnen suchen, brauchten sie keiner Künste und Schleichwe-
ge. Und was macht natürlicher, offener und herzlicher, als die Liebe, und wer kann weniger küns-
teln, sich verstellen und heucheln als sie? Daß aber die biblischen Schriftsteller von herzlicher und
brünstiger Liebe zu ihrem Herrn, dessen Sache und Herde getragen und getrieben waren, wird nie-
mand leugnen. Daher wird man vergeblich bei einem profanen Schriftsteller und Redner eine mehr
Herz und Gemüt gewinnende und ansprechende, eine weniger gesuchte und gemachte, geschraubte
und hochtönende, eine mehr natürliche, einfache, ungekünstelte und erhabene Sprache suchen, als
bei den biblischen.

Der Heilige Geist als Schöpfer, Träger und Erhalter alles Natürlichen, alles Geschaffenen, führt
darum zur Natur und zum Natürlichen, zum allein Wahren und Ungekünstelten zurück; während der
Mensch, von diesem Geiste preisgegeben, mehr und mehr ins Unnatürliche, Widersinnige, Absto-
ßende und Störende verfällt. Was an der Schrift mißfällt und stößt, ist, beiläufig gesagt, einzig und
allein die alle Unwahrheit und Ungerechtigkeit verdammende Wahrheit. Bei keinem andern Schrift-
steller kann sich darum auch die Eigentümlichkeit und Individualität mehr ausprägen, als bei den
biblischen; und weil der ganze Mensch mit seiner Art und Weise zu denken und sich auszusprechen,
das würdige, herrliche Werk Gottes des Heiligen Geistes, also heilig und rein und Gott wohlgefällig
ist, und nur seine Gesinnung, sein Haß und Stolz, sein Argwohn und Mißtrauen gegen den ewig
herrlichen, treuen Gott ihn abscheulich und verdammlich macht: darum hat die Schrift so sehr das
den Morgenländern eigentümliche Gepräge; daher bei den biblischen Schriftstellern die so ganz
volkstümlichen Redensarten, Bilder, Gleichnisse und Anschauungen, alles aus dem Leben, aus der
Natur und dem täglichen Verkehr genommen und in bekannten, beliebten und geläufigen Worten,
Sprüchen und Formen wiedergegeben; weil für das Leben, für den täglichen Umgang und Verkehr
berechnet, weil die Wahrheit, die Liebe und Gerechtigkeit wieder ins Leben, in den gegenseitigen
Verkehr hinein soll und muß, aus dem sie völlig verschwunden ist und fort und fort ferne gehalten
wird.

Wie aber beim Menschen an und für sich keine wahrhaftige Liebe und Gerechtigkeit sich findet,
weder Gott noch dem Nächsten gegenüber, wie er von der Eigenliebe und Selbstsucht beherrscht ist
und ohne Gottes Macht immer wieder darein verfällt, und da nur Gott lieben kann, nur Gott wahr-
haftig, treu und gerecht ist: so wird man es verstehen, daß und wie der Heilige Geist bei den Apo-
steln und Propheten das Treibende und Tragende, das Belebende und allein Waltende und Regieren-
de ist. Ohne den Heiligen Geist kein Licht und Leben, d. i. keine Erkenntnis und Gemeinschaft Got-
tes, keine Liebe und Gerechtigkeit, keine Wahrhaftigkeit und Treue; sondern Nacht und Tod, Blind-
heit und Unverstand, Selbstsucht und Eigenliebe, Unehrlichkeit und Ungerechtigkeit. Was darum
die Männer Gottes gerecht und treu, wahrhaftig und herrlich, liebevoll und brünstig waren; was sie
von Gott,  dessen Rat,  Güte,  Gerechtigkeit  und Herrlichkeit  wußten und predigten,  kannten und

25



schrieben: das waren, wußten und schrieben sie einzig und allein im Heiligen Geist; das wirkte und
schuf der Geist des Vaters und des Sohnes in ihnen. Der hatte ihnen die Augen geöffnet, das Herz
erschlossen und sie alles gelehrt; der erhielt und förderte, stärkte und befestigte sie in der Erkennt-
nis, im Glauben, in der Liebe und Gemeinschaft Gottes, mittelbar und unmittelbar, insofern der
Geist frei waltet nach seinem Willen und an nichts sich binden kann, und doch natürlicher Weise
wirkt, indem er durch die Schrift, durch Menschen und Umstände, durch Erfahrung und Antrieb
zum Suchen und Forschen lehrt, so daß das von den Männern Gottes Geredete und Geschriebene
ganz das Wort und Werk Gottes des Heiligen Geistes ist; wie denn auch kein Mann Gottes ansteht,
sowohl das von ihm selbst als von andern Propheten Geredete und Geschriebene als von Gott oder
dem Heiligen Geiste geredet und geschrieben zu bezeichnen. 2. Sam. 23,2; Mt. 22,43; Apg. 28,25;
Mt. 1,22 etc. etc.

Es wird dabei dem Kenner und Freunde der Wahrheit kaum die Frage einfallen, ob denn auch die
einzelnen Worte vom Heiligen Geiste eingegeben seien, indem sich das für ihn von selbst versteht;
und die Gegner werfen diese Frage nur auf, um die Wahrheit in Frage zu stellen, den Glauben an die
Schrift als Gottes Wort zu verunglimpfen und lächerlich zu machen, und sich und andere dem Ge-
horsam des Wortes entziehen zu können. Das wird aber niemand verkennen können, daß, wenn die
Erkenntnis und Lehre, der Inhalt und Sinn, die Gedanken und Wahrheiten aus Heiligem Geist sind,
dann auch die Worte, Form, Darstellung und die Spracheigentümlichkeiten, überhaupt die ganze äu-
ßere Einkleidung und Ausstattung von ihm herrühren. Oder kann man Gedanken klar und bestimmt
ausdrücken ohne Worte? Sind die Worte nicht die Träger und Vermittler der Gedanken? Ja sind Wort
und Gedanke nicht im Grunde eins? wie denn in der Bibel für Wort und Sache ein und derselbe
Ausdruck gebraucht wird (דָּבָי ρῆμα). Wie viel, ja wie sehr kommt alles auf die Wahl der Worte an!
Wie sucht und ringt man nach passenden Ausdrücken und Worten, um sich klar und deutlich auszu-
sprechen, um nicht mißverstanden zu werden, und zwar umso mehr, je wichtiger der Gegenstand
ist! Und haben etwa die Propheten und Apostel nicht gewußt, wie schwer verständliche Dinge sie
lehrten und predigten, oder besser: wie wenig ihre Lehre und Predigt dem Fleische gefallen kann,
und wie sehr man darum darauf ausgehen würde, sie zu verdrehen, zu mißdeuten und anzufechten?!
Und sie sollten nicht danach gerungen, oder vergeblich danach gerungen haben und nicht dazu ge-
langt sein, sich klar und unzweideutig auszusprechen?!

So bezeugt es denn auch Paulus, daß sie das von Gott ihnen aus Gnaden Geschenkte auch reden
mit Worten, welche der Heilige Geist lehrt. 1. Kor. 2,13. Und unser Herr selbst sagt Joh. 17,8: „Die
Worte, nicht die Gedanken, die du mir gegeben, habe ich ihnen gegeben“; vgl. mit V. 14. Man denke
auch an den so oft wiederkehrenden Ausdruck im A. T.: „(Gott) lege meine Worte in deinen Mund.“
Jer. 1,9; 5. Mo. 18,18 etc. Und wer wüßte nun nicht, daß und wie sehr die biblischen Worte und
Ausdrucksweise ganz ihrem Inhalt entsprechen, ganz ihres Gegenstandes würdig sind? Wer hätte es
nicht bemerkt, daß der Charakter und das ganze Wesen eines Menschen sich nirgend deutlicher äu-
ßert  und ausprägt,  als  eben in seiner Ausdrucksweise,  in  der Wahl seiner Worte? Ein gemeiner
Mensch bedient sich gemeiner Ausdrücke; ein Mann von Charakter, Adel und Würde verschmäht
alles Entehrende im Ausdruck. Wenn es aber Männer von Charakter und Würde gibt, so sind es die
Propheten und Apostel; das wird niemand bestreiten, und zwar nicht nur in diesem oder jenem, son-
dern in allen Punkten. So göttlich, herrlich und erhaben darum der Inhalt und die Lehre der Schrift
ist, so göttlich, erhaben und herrlich sind auch die Worte, die Form und Darstellung. Und wem der
Inhalt heilig und anbetungswürdig, gleich heilig und anbetungswürdig ist dem auch der Buchstabe.
Und wer die Heiligkeit des Buchstabens leugnet, schmäht den Inhalt oder Gott selbst; wie derjenige
den König schmäht, der dessen Haltung und Kleidung, dessen Rede und Schrift bespöttelt. Welches

26



ehrliche Gemüt würde darum nicht von der Schrift mächtig angesprochen und hineingezogen? Die
Erkenntnis und Lehrtüchtigkeit, die Ausdrucksweise, Sprache und Klarheit der biblischen Schrift-
steller ist darum auch so vollendet und die einzelnen Worte und Benennungen sind so gewählt und
bezeichnend, daß sie nicht können erreicht werden, noch je erreicht worden sind. Wenigstens kennt
die Kirchengeschichte keinen Kirchenlehrer, Reformator oder sonstigen Theologen, der es besser
gemacht hätte, als irgend ein Prophet oder Apostel.

Was ist lieblich, herrlich und würdig außer Gott, außer der Liebe und Gerechtigkeit, außer der
Natur und dem Natürlichen oder dem von Gott Geschaffenen? Wenn nun der Charakter der Männer
Gottes und der Schrift ansprechend ist, so ist er es nur deshalb, weil Gott selbst in ihnen war und
wirkte. Daß aber die Lehre und Rede, das Tun und Wesen der Männer Gottes und Christi herrlich
und würdig war und ist, wie oft und allgemein hat das Volk das bezeugt? Daß dagegen viele die
nämlichen Männer haßten, schmähten und lästerten, war nur ein Ausfluß und Beweis des Ungöttli-
chen, Gemeinen und Teuflischen in ihnen.

Wenn darum, wie wir gesehen, der ganze Mensch, wie er leibt und lebt, denkt, fühlt und begehrt,
das würdige, herrliche Werk und Geschöpf Gottes ist, so wird man es nicht unnatürlich oder wider-
sinnig finden, daß dieser Gott sich auf’s engste mit dem Menschen verbindet, ihn lehrt und regiert,
durch ihn und in ihm wirkt und redet. Das geschieht aber so, daß es den Anschein hat, als wäre es
nur der Mensch selbst, der da wirkt und redet. Und dennoch sind die Gesinnung, Worte und Werke
des von Gott bewohnten und regierten Menschen so verschieden von dem Gewöhnlichen und Allge-
meinen, daß auch der Unkundigste gleich den himmelweiten Unterschied merkt. Woher sonst die
Tatsache, daß die einen die wahren Propheten verehrt, die andern sie gehaßt und getötet, wenn sie
das Göttliche oder Gott in ihnen nicht gefühlt und verspürt hätten? Gleichwie umgekehrt der Fürst
dieser Welt sich ganz mit dem Menschen verbunden hat, ihn beherrscht und regiert, durch ihn und
in ihm redet und wirkt, und zwar auch in einer Weise, daß es sich ansehen läßt, als ob der Mensch
selbst und allein es wäre, der da denkt, redet und handelt. Was aber den Menschen beherrscht, ob
der Geist Gottes oder der Geist dieser Welt, das wird an seinen Werken, an seinem ganzen Wesen
und Charakter offenbar, indem sich der eine vom andern unterscheidet, wie das Licht von der Fins-
ternis, der Verstand vom Unverstand, die Liebe vom Haß, die Gerechtigkeit von der Ungerechtig-
keit und die Ehre von der Schande. Joh. 8,12; 1. Joh. 3,7.10.13 f.; Phil. 3,19 etc. etc.

Es wird darum dem aufrichtigen Beobachter, der nicht blind sein will, mehr und mehr einleuch-
ten, daß und wie die heilige Schrift einerseits so ganz menschlich und natürlich, andrerseits aber
ganz göttlich, ganz das Wort und Werk des Heiligen Geistes, daß und wie sie vom Heiligen Geiste
durch Menschen geredet ist. So menschlich und natürlich, so schlicht und niedrig, so alltäglich und
volkstümlich, kindlich und ungekünstelt sie ist in ihrer Form und äußern Erscheinung, so rein und
vollkommen göttlich ist ihr Inhalt, Sinn und Geist, ihr Ursprung und Zweck, ihre Kraft und Wir-
kung, so himmelweit verschieden von allem Natürlichen und Menschlichen.

Es verhält sich damit ganz, wie mit Christo. Er war Mensch und Gott zugleich; so menschlich, ir-
disch, alltäglich und gewöhnlich in seiner äußern Erscheinung und Haltung, daß man beim ersten,
oberflächlichen Blick nichts Besonderes an ihm bemerkte; lernte man ihn aber näher kennen, beob-
achtete man sein ganzes Wesen, Tun und Lassen, seine Äußerungen, Worte und Werke, seine Ge-
fühle und Empfindungen, seinen Geist und Sinn: wie ganz neu, befremdend und ungewöhnlich fand
man dann alles! Niemand war und konnte so menschlich und natürlich sein, wie Jesus; und gerade
darin erwies er sich als Gott, daß er so menschlich und natürlich, so schlicht und niedrig, einfach
und wahr, so offen und unverdeckt, so ungezwungen und ungekünstelt war, während der Mensch
immer künstelt und verdeckt, sich anders stellt, als er ist, und sich einen Schein und eine Gestalt zu

27



geben sucht, die er im Grunde nicht hat, nie sein will, was er ist, und und sein Verderben, es ist die
Lüge. Phil. 2,6-8; Joh. 10,37 f.; 14,8-11.

Um ein Mißverständnis zu verhüten, bemerken wir noch am Schlusse dieser Erörterung, daß sich
die buchstäbliche Aufzeichnung der Worte und Gleichnisse Christi durch seine Jünger, sowie die
wörtliche Wiedergabe oder Anführung alttestamentlicher Stellen im N. T. nicht nur nicht durchfüh-
ren läßt, sondern gar nicht notwendig und gefordert ist. Es läßt sich zwar annehmen, daß der Herr
seine Reden und Gleichnisse, einzelne Aussprüche und Wahrheiten selbst öfter wiederholt hat; dann
hat er aber selbst getan, was seine Jünger getan haben, wenn sie eine nur einmal gesprochene Rede
oder Predigt verschieden ausgezeichnet: er ist nämlich sich selbst, seinen eigenen Worten, nicht treu
gewesen. Wenn nun aber Letzteres kein Fehler, vielmehr eine Tugend und ein Vorzug ist, weil in der
Natur liegend: so ist es auch eine Tugend und ein Vorzug der Jünger, der Augen- und Ohrenzeugen,
daß sie ein und dasselbe Gleichnis, eine nur einmal gesprochene Predigt ihres Herrn abweichend er-
zählen. Am natürlichsten wird demnach die Annahme sein, daß sowohl Christus eine und dieselbe
Rede und Wahrheit öfter und abweichend gesprochen, als auch seine Jünger bei der Wiedererzäh-
lung und Auszeichnung der Reden und Gleichnisse des Herrn sich nicht ängstlich an den Buchsta-
ben gehalten, wohl aber den Sinn und Geist, den Zweck und die Kraft erfaßt und wiedergegeben ha-
ben, und zwar so gut, weise und zweckdienlich, als Christus es getan haben würde, da sie dessen
Geist und Sinn hatten.

Was hätten wir davon, wenn z. B. alle vier oder die ersten drei Evangelisten alle Reden und
Gleichnisse des Herrn Wort für Wort niedergeschrieben hätten, wie der Herr sie geredet?! Bringt
nicht gerade die Verschiedenheit und Abweichung Licht in die Sache? Tritt nicht gerade dadurch der
Reichtum und die Fülle der Gedanken und Beziehungen und der Anwendung hervor? Ist nicht gera-
de diese Verschiedenheit ein Beweis dafür, daß sie den Herrn, die Sache verstanden, daß sie den
Sinn und Geist gefaßt und aufgenommen?

Wie der Geist Christi der Geist der Freiheit ist, so macht er die Gläubigen frei vom Buchstaben,
d. i. von dem Geiste, der den Buchstaben gebrauchen oder verdrehen lehrt zum Umsturz der Wahr-
heit und des Gesetzes Gottes und zum Verderben der Menschen. Er bindet nicht an etwas Äußerli-
ches und Leeres, sondern an Gott, dessen Willen und Gesetz, was allein heilbringend ist. Die Apo-
stel sind also vom Geiste Christi so gelehrt und geleitet, daß sie überall und immerdar weise und be-
hutsam des Herrn Ehre, Willen und Gesetz und des Nächsten Heil im Auge behalten und je nach ih-
rer Individualität und Eigentümlichkeit, je nach dem Stand ihrer Leser teilen sie mit und betonen sie
mit Nachdruck, was und wie sie es gerade zweckdienlich finden. Wie der eine mehr von dieser
Wahrheit und Erscheinung ergriffen und von jenem Umstand und Wort besonders getroffen worden,
der andere aber von andern, je nach seiner Gemütsstimmung und Lage, so teilt der eine mit, was ein
anderer übergeht; so ist der eine kurz in dem, worin ein anderer ausführlich ist, und hebt der eine
besonders hervor, was der andere kaum berührt, oder sie gebrauchen verschiedene Ausdrücke, Wor-
te und Wendungen. Alle sind demnach nur von einem Geiste getragen und gelehrt, und das eine ist
so wahr und richtig, so göttlich und heilig wie das andere, so abweichend es scheint oder ist. Wir er-
innern beiläufig an Johannes, der in seiner Offenbarung ganz aus Moses und den Propheten, na-
mentlich aus Ezechiel, schreibt und doch so manches anders wiedergibt und Neues hinzufügt.

Daß aber die Verfasser des N. T. einzelne Stellen aus dem A. T. nicht verstanden, willkürlich ge-
deutet, aus dem Zusammenhang gerissen und zu ihren Zwecken angeführt, also dem Sinne Gewalt
angetan hätten u. a. m.: das kann und wird nur der glauben, der das N. T. so wenig versteht und ehrt
als das A.

28



III. Wer wird die Schrift annehmen und wer sie verwerfen?

Das sagt sie selbst ganz klar und unverholen, wenn z. B. der Herr zu Pilatus spricht:  „Wer aus
der Wahrheit ist, der höret meine Stimme.“ Joh. 18,37; und zu den Juden: „Wer aus Gott ist, der hö-
ret Gottes Wort. Darum höret ihr nicht, denn ihr seid nicht aus Gott.“ Joh. 8,47; ein andermal:
„Aber ihr glaubet nicht, denn ihr seid meine Schafe nicht … Meine Schafe hören meine Stimme …
und folgen mir.“ 10,26 f. Ähnlich schreibt Johannes:  „Wir sind aus Gott und wer Gott kennt, der
höret uns; welcher nicht aus Gott ist, der höret uns nicht.“ 1. Br. 4,6. Wiederum spricht Christus zu
Nikodemus: „Wer das Arge tut, der hasset das Licht (das Wort Gottes, Christum) und kommt nicht
an das Licht, auf daß seine Werke nicht gestraft werden. Wer aber die Wahrheit tut, der kommt an
das Licht, auf daß seine Werke offenbar werden; denn sie sind in Gott getan.“  Joh. 3,20 f.; und zu
den Jüngern: „Wäret ihr von der Welt, so hätte die Welt das Ihre lieb; dieweil ihr aber nicht von der
Welt seid, sondern ich habe euch aus der Welt erwählet, darum hasset euch die Welt.“ 15,19. Ähn-
lich sagt er zum Vater: „Ich habe ihnen (den Jüngern) gegeben dein Wort, und die Welt hasset sie;
denn sie sind nicht von der Welt, wie denn auch ich nicht von der Welt bin.“ 17,14. Im gleichen Sin-
ne schreibt Paulus: „Wenn ich den Menschen noch gefiele oder gefällig wäre, so wäre ich Christi
Knecht nicht.“ Gal. 1,10. Damit sind zu vergleichen Mt. 5,11 f.; 10,22-25; 13,38; Lk. 6,22 f. und
26; 1. Joh. 3,10 und Joh. 7,17: „So jemand will des Vaters Willen tun, der wird inne werden, ob die-
se Lehre von Gott sei, oder ob ich von mir selbst rede.“

Diese Stellen, mit der ganzen Schrift, der Geschichte und Erfahrung zusammengehalten, geben
jedem denkenden Menschen vollkommenen Aufschluß über den Streit für und wider die Schrift.
Dennoch wird eine eingehendere Besprechung der Frage nicht überflüssig sein.

Nach den soeben angeführten Stellen gibt es zweierlei Menschen. Die einen sind aus der Wahr-
heit oder aus Gott, haben die Wahrheit zur Mutter und Gott zum Vater; darum lieben und suchen sie
Gott und die Wahrheit und nehmen sie auf und an, wenn sie sie finden; oder vielmehr werden sie als
Kinder Gottes und der Wahrheit von Gott geliebt, ausgesucht und gesammelt. Joh. 15,16; 10,16;
11,52; Jes. 40,11; 54,7 f.; Hes. 34,11 f. etc. Als Kinder der Wahrheit aber sind sie lauter, aufrichtig,
wahrhaftig und gerecht, ohne Trug und Falsch; lassen sich darum von der Wahrheit belehren und
überführen und können nicht beharrlich und auf die Dauer widersprechen. Ps. 32,2; Offb. 14,5; Joh.
1,46-49; 1. Tim. 1,13; 2. Kor. 13,5 (es sei denn, daß ihr untüchtig, unecht, unbewährt, verwerflich
seid).

Die andern sind von der Welt oder vom Argen, sind Kinder der Finsternis und hassen als solche
das Licht, Gott und Christum. Sie lassen sich darum auch nicht belehren und überführen von der
Wahrheit, wie mächtig und überzeugend sie auch zu ihnen und in ihnen spricht, sondern widerste-
hen derselben und weisen sie von sich, weil sie nicht ehrlich, wahrhaftig und gerecht, also nicht aus
der Wahrheit, nicht der Wahrheit Kinder oder Brüder und Freunde sind. Mt. 12,33-35; 1. Thess. 5,4-
8; Joh. 8,23.37 ff.; Eph. 2,2; 4,17-19.

Danach ist die Frage nach dem Ursprung, der Echtheit und Göttlichkeit der Schrift nicht so sehr
eine Frage der sogenannten  Forschung und Wissenschaft, als vielmehr eine Frage des  Charakters
und  innersten,  sittlichen Gefühls,  eine Frage der Gerechtigkeit,  Ehrlichkeit  und Wahrhaftigkeit.
Denn wäre sie eine Frage der Wissenschaft, so wäre sie längst gelöst und entschieden und ist es
auch in vollkommen genügender Weise für jeden ehrlichen Forscher. Weil sie aber eine Frage der
Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit ist, so wird die Schrift angefochten und bekämpft werden, so lan-
ge es Menschen gibt, die nicht aus der Wahrheit, also nicht gerecht und ehrlich sind.

Die Wahrheit ist also diese:

29



Wer ehrlich und treu ist; wer die Wahrheit und Gerechtigkeit will; wer nach wahrhaftiger, unver-
gänglicher Ehre und Herrlichkeit ringt und nach dem strebt, was in Wahrheit löblich, edel, unver-
gänglich und würdig ist: der muß und wird der Schrift immer mehr unbedingt und von Herzen bei-
stimmen und zufallen; der kann sie unmöglich anfeinden, verunglimpfen und verwerfen, weil sie
das Wort der Wahrheit und Gerechtigkeit, das Licht und das Leben ist und das vertritt und verficht,
was wahrhaftig und ewig, rein und fleckenlos ist.

Wer dagegen unehrlich ist, indem er das Zeitliche sucht und nicht das Ewige, eitlen Genuß und
vergängliche Ehre bei Menschen, und nicht Gott, dessen Gnade, Liebe und Wohlgefallen: der wird
und muß die Schrift im Grunde des Herzens hassen und verwerfen, weil sie sein Dichten und Trach-
ten nicht nur eitel und töricht nennt, sondern als Ungerechtigkeit straft und verdammt, indem er bei
seinem Streben Gott, dessen Willen und Gesetz umgehen und beseitigen muß, also Gott den schul-
digen Gehorsam und die gebührende Ehre versagt.

Es ist also auch das Umgekehrte wahr:

Wer die Bibel als Gottes Wort erkennt und annimmt, sie als das wahrhaftige Licht und Leben
liebt und ehrt und als solches sie festhält und bewahrt in Not und Tod, trotz aller Anfechtung von in-
nen und außen, trotz Verkennung und Schmach, Drohung und Gefahr: der erweist sich als treu und
gerecht, als Freund und Kind der Wahrheit; der muß, wie die Schrift selbst, aus Gott, also göttlicher
Art und Natur sein und durch den Umgang und Verkehr mit der Schrift, durch deren Belehrung und
Zucht immer mehr der göttlichen Natur und Herrlichkeit teilhaftig werden. 2. Petr. 1,4; Hebr. 12,10;
Joh. 17,21 ff.

Ein Beweis dafür sind die Propheten und Apostel, sowie alle Männer und Gerechten Gottes, de-
nen auch die Gegner der Schrift die Anerkennung und den Ruhm nicht versagen können, daß sie ge-
recht und wahrhaftig, treu und lauter gewesen in Gesinnung, Wort und Tat.

Wer dagegen die Bibel nicht als Gottes Wort, als die alleinige, ewige Wahrheit anerkennt, ehrt
und liebt; wer sich ihr nicht zu unbedingtem Glauben und Gehorsam verpflichtet glaubt und sich ihr
entzieht: der verrät damit nur seines Herzens Grund und Gesinnung, daß er mit Gott, dessen Gesetz
und Gerechtigkeit zerfallen und entzweit ist, Gott und die Wahrheit haßt, und also nicht aus Gott,
nicht gerecht und wahrhaftig ist und von einer finstern, feindseligen, ungerechten Macht geblendet
und festgehalten wird, die ihn allerlei Ausflüchte und Einwendungen suchen lehrt, um ihn von Gott
und der Wahrheit ferne zu halten. 2. Kor. 4,4; Eph. 2,2; Lk. 8,12; Offb. 12,9.

Als Beweis dafür erinnern wir an die Feinde und Verfolger Christi, der Propheten und Apostel,
die auch die Gegner der Schrift nicht so leicht gegen den Vorwurf in Schutz nehmen werden, daß
sie ungerecht gewesen sind.

Es wird uns das Gesagte noch klarer werden, wenn wir die Angriffe und Einwürfe gegen die
Schrift auf ihren wahren Grund und Wert zurückzuführen suchen.

1.

a. Man meint sogar die Reinheit und Vollkommenheit der biblischen Sittenlehre anzweifeln zu
können, so daß die Bibel nicht einmal in Betreff ihrer Sittenlehre Autorität für uns sein könnte. Um
das Lächerliche und Heuchlerische solcher Angriffe zu erkennen, braucht man sich bloß zu fragen,
ob diese Richter der Schrift solche Muster und Wächter reiner, tadelloser Sitte und Sittenlehre sind,
ob sie es mit der Sittlichkeit so genau nehmen, daß man daraus schließen kann, jene Angriffe kom-
men aus aufrichtiger Liebe zur wahren Sittlichkeit.

30



In welchem Lichte erscheinen solche Beschuldigungen, wenn man sieht, wie diese Sittenrichter
der Bibel an der Unsitte, Frivolität und an den leichtfertigen Grundsätzen aller andern Schriftsteller
keinen Anstoß nehmen und an den Dichtern, Philosophen und Theologen dieser Welt alles schön
finden, es wenigstens so mild beurteilen und sich herzenseins fühlen mit ihnen?

Mußte nicht unser Herr ein Esser und Trinker, ein Freund von Zöllnern und unsittlichen Men-
schen sein, also ein Begünstiger und Beförderer der Unsitte, ein Verführer und Verderber des Volks,
ja ein Verächter des Sabbats und alles Heiligen und ein Gotteslästerer? Aber welch ein Licht geht
uns über solche Verunglimpfungen auf, wenn wir sehen, wie jene Gegner Christi sich in Ungerech-
tigkeiten bewegten, von denen der gemeinste Verbrecher kaum eine Ahnung hat und vor denen der
roheste Mensch zurückbeben würde?!

In welchem Lichte endlich erscheinen jene Angriffe, wenn man sieht, wie der Herr und seine
Apostel sogar an der Sittenlehre des in dieser Beziehung so mißhandelten A. T. nicht den mindesten
Anstoß nehmen, so wenig als irgend ein anderer ehrlicher Mensch! Hatten vielleicht der Herr und
seine Apostel weniger Gefühl für wahre Sitte, als diese Kritiker?! Sie werden es kaum behaupten
wollen, obschon man ihnen in dieser Hinsicht auch die unglaublichste Leichtfertigkeit und Anma-
ßung zutrauen muß.°

b. Der eigentliche und einzige Anstoß der Schrift ist gerade ihre Sittenreinheit und Sittenstrenge
und die daraus hervorgehende vernichtende Verurteilung aller Ungerechtigkeit und Heuchelei.

Wer die Schrift, sich selbst und die Menschen auch nur ein wenig kennt, braucht dafür kaum ei-
nes Beweises; er liegt indessen schon in dem so eben Gesagten, namentlich aber in jenen Worten
Christi zu seinen (weltlichen) Brüdern: „Die Welt kann euch nicht hassen (weil sie alles mitmach-
ten und guthießen); mich aber hasset sie; denn ich zeuge von ihr, daß ihre Werke böse sind.“ Joh.
7,7. Wäre der Herr in dem unbekannten Winkel des Landes geblieben (in Nazareth), hätte er den
Mund nicht aufgetan und zu allem geschwiegen: man hätte ihn nicht gehaßt und so erbittert ange-
griffen. Daß aber dieser Zimmermannssohn und obskure Winkelprediger die frommen Bestrebun-
gen seiner Zeitgenossen samt ihrer scheinbar so gottseligen und biblischen Lehre völlig ignorierte,
bei Seite ließ und verwarf, ja, daß er sich erdreistete, die Obersten öffentlich vor dem Volke zu be-
strafen und ihnen ihre Unehrlichkeit, Hab- und Ehrsucht vorzuhalten – wie mußte das mit gehei-
mem und immer steigendem Haß und Zorn erfüllen! Hätten aber Christi Anschuldigungen Eindruck
gemacht und Erfolg gehabt, wenn sie aus unlauteren Gründen und Absichten hervorgegangen, wenn
er selbst nicht rein und tadellos, gerecht und vollkommen gewesen wäre? Wer fühlt es nicht, daß die
Juden am Herrn nichts anstößig und unsittlich befunden, oder wenigstens alles bedeckt oder ent-
schuldigt und ihn beim Volk in Schutz genommen haben würden, wenn er nur ein wenig mitge-
macht und die Blößen der Obersten zugedeckt und gutgeheißen hätte; wenn er das Volk mit hätte
hinter das Licht führen und um seine Güter bringen wollen?

Also gerade das erfüllte die Juden mit Neid und Haß, daß der Herr nicht war und sein wollte, wie
sie. Wäre er ein Esser und Trinker, ein frivoler Mensch, ein Heuchler und Verächter des Heiligen
gewesen: man hätte ihn wohl verachten oder heuchlerisch bemitleiden, nie aber im Ernst  hassen
können. Noch viel weniger hätten ihn die Obersten also hassen und quälen können, wenn nicht ge-
rade sie die Esser und Trinker, die Spötter und Heuchler, die Verächter des Heiligen und die Betrü-
ger und Verderber des Volks gewesen wären. „Das befremdet sie“, schreibt Petrus an die Gläubigen
(1. Br. 4,4), „daß ihr nicht mit ihnen laufet in dasselbige wüste, unordentliche Wesen und lästern.“
Also nicht die Sünden der Gläubigen befremden, sondern daß sie nicht mitlaufen und mitheucheln
wollen und können; das ist der Welt so anstößig und unerträglich.

31



Wenn die Bibel dem gemeinen Mann und Volk, den Älteren nicht weniger als der lebenslustigen,
genußsüchtigen Jugend lästig und peinlich ist, wie jeder weiß, und zwar nur darum, weil sie ihnen
alle ihre Begierden und Bestrebungen, ihr Hangen am Irdischen und ihr Jagen nach Genuß und Er-
werb, als töricht, eitel und verderblich darstellt und ihnen die unseligen Folgen davon vorhält, ihnen
also ihre Freude und Lust vergällt: so kommt außer diesem Anstoß für die Gebildeten noch ein and-
rer hinzu, der Umstand nämlich, daß die Schrift die beliebten Lehren und Phrasen von Menschen-
würde, Selbstbestimmung, Freiheit, sittlicher Kraft usw., überhaupt die ganze Sittenlehre und Theo-
logie der Welt so gründlich und zuversichtlich über den Haufen wirst und den Menschen im Lichte
der Wahrheit und nackten Wirklichkeit darstellt.

Während sich aber die Gebildeten hoch erhaben dünken über die rohe Sinnlichkeit des gemeinen
Volks, wird es doch dem Aufmerksamen nicht entgehen, daß die Vertreter der höchsten, edelsten
und geistigsten Interessen nicht weniger sinnlich sind und noch vielmehr am Materiellen hangen,
als der ungebildete Haufe; nur daß sie ihrer Genuß- und Gewinnsucht einen feinen Anstrich zu ge-
ben wissen und ihrem materiellen Sinn in den Schranken des Anstandes frönen. Woher käme es
sonst, daß die Gebildeten der Schrift noch mehr abhold sind, als der gemeine Haufe, und dieselbe
grundsätzlich hassen und angreifen? Will man das nicht an sich selbst erkennen, so erinnern wir nur
an die Obersten der Juden und der römischen Kirche.

Also einzig und allein der sittliche Ernst der Schrift, ihre gerechte Verurteilung aller sinnlichen
Lüste und Begierden, deren Torheit, Eitelkeit und Verderblichkeit der Mensch selbst gut fühlt, ohne
welche aber das Leben für ihn, den Gottentfremdeten, keinen Reiz hat, ist es, was an ihr stößt und
mißfällt. Wie wäre es sonst erklärlich, daß gerade die Gebildeten alle wahre Sitte untergrabende
Schriften mit solchem Genuß und Behagen lesen können?!

c. Dahin gehört es auch, daß man in der Schrift Ungenauigkeiten, Gedächtnisfehler, Widersprü-
che, Verrechnungen usw. hat finden wollen. Wenn man dabei gesagt hat, es tue der Göttlichkeit der
Schrift keinen Abbruch, solche Ungenauigkeiten zuzugeben und dieses und jenes als unrichtig und
irrig fallen zu lassen, ja, es sei sogar eine Ehrenrettung der Schrift, wenn man Anstößiges und Ver-
nunftwidriges ausscheide: so fragen wir einfach, ob es denn dem Ansehen eines gemeinen Mannes
und gewöhnlichen Schriftstellers nicht schade, wenn er sich Ungenauigkeiten, Widersprüche und
Verrechnungen zu Schulden kommen läßt. Wenn aber schon ein gewöhnlicher Mann und Schrift-
steller, der auch nur ein wenig Charakter, Verstand und Ehrgefühl hat, sich vor solchen Blößen hütet
und gründlich zu Werke geht; sollen dann die biblischen Schriftsteller noch unter solchen Männern
stehen? Und warum machen denn die Gegner der Schrift immer diese angeblichen Irrtümer, Wider-
sprüche und Verrechnungen geltend, so oft von der Vollkommenheit der Schrift die Rede ist, wenn
jene dem Ansehen derselben keinen Abbruch tun sollen? Welche Ehrerbietung verrät es denn vor
den biblischen Schriftstellern, wenn man ihnen so leichtfertig Dinge zutraut, die man nicht leicht ei-
nem unbedeutenden  Schriftsteller  zumutet?  Solche  Zumutungen  beweisen  aber  umso  mehr  die
Leichtfertigkeit ihrer Urheber, als sie meist Dinge betreffen, die auch ein Kind hätte wissen können.
Wir denken hier z. B. an die Bemerkung 1. Mo. 4,14: „Es wird mich (Kain) todtschlagen, wer mich
findet“; und V. 17, daß Kain ein Weib gehabt und eine Stadt gebaut, da noch keine Menschen da ge-
wesen sein können; ebenso an die wiederholte Bemerkung: „Damals waren die Kananiter im Lande
(Kanaan)“; oder: „Dazumal war noch kein König im Lande“, was eine spätere Abfassung dieser Bü-
cher verrate: 1. Mo. 12,6; 13; Richt. 17,1; 18,1; 19,1; 21,25. So berichtet Moses von 70 Seelen, die
nach Ägypten gezogen sein sollen, 1. Mo. 46,27; 2. Mo. 15; Stephanus dagegen redet von 75; Apg.
7,14. Und während nach 4. Mo. 25,9: 24 000 gefallen sein sollen, redet Paulus nur von 23 000, 1.
Kor. 10,8. Diese Männer müßten in Beschränktheit ihresgleichen nicht finden, wenn sie selbst nicht

32



die angeblichen Blößen und Widersprüche bemerkt und nicht mit Grund und Absicht so geschrieben
hätten, mit dem guten Bewußtsein, daß ein jeder von ihnen das Richtige sagt und schreibt von sei-
nem Standpunkte aus, und daß der scheinbare Widerspruch sich für jeden Aufrichtigen und Auf-
merksamen leicht lösen läßt? Oder würde unser einer sich solche Verstöße und Blößen zu Schulden
kommen lassen? Pflegen wir nicht zuerst genau uns zu erkundigen und nachzuschlagen, bevor wir
etwas in die Welt hinausschreiben? Oder meint man etwa, Stephanus und Paulus hätten ihre Bibel
nicht bis ins Einzelnste gekannt? Ist es denn Bescheidenheit und Gerechtigkeit, andern zuzutrauen,
was man sich selbst um keinen Preis würde nachsagen lassen? Sagt man aber, solche Gedächtnis-
fehler konnten sehr leicht mit unterlaufen, so geben wir das zu, fragen aber, ob es nicht eben so
leicht war, sie zu vermeiden. Und machen denn die biblischen Schriftsteller nicht auf jeden ehrli-
chen und unbefangenen Leser den Eindruck der Gründlichkeit und der Wahrhaftigkeit, der Vorsicht
und Gewissenhaftigkeit? Verdienen sie den Vorwurf der Oberflächlichkeit, Leichtgläubigkeit, Tor-
heit, Befangenheit und Unbedachtsamkeit? Wäre es dann nicht eine Schmach für die christlichen
Gelehrten, sich mit solchen Schriften viel abzugeben? Würden und müßten sie dann dieselben nicht
völlig bei Seite legen, als aller Beachtung und Mühe unwürdig? Soll aber der Umstand keine Be-
deutung haben, daß unser Herr, die Evangelisten und Apostel keine Widersprüche, Irrtümer und Un-
richtigkeiten im sogen. A. T., das doch den gewaltigen Schlägen der Kritik am meisten ausgesetzt
ist, gefunden haben, vielmehr durchgängig die höchste Achtung vor demselben an den Tag legen?
Müßten nicht gerade sie, diese gewissenhaften Männer und Lehrer aller Zeiten und Völker, vor al-
len andern das A. T. als Gottes Wort haben fallen lassen, oder darauf aufmerksam gemacht haben,
wenn sie Unwahres, Irriges und Unrichtiges darin entdeckt hätten? Wie albern ist darum auch die
Bezeichnung Christi als eines Reinigers oder Reformators des Judentums (resp. des A. T.), da er als
solcher genau hätte sagen müssen, was vom A. T. anzunehmen und beizubehalten, was dagegen
auszuscheiden sei. Vergl. dagegen Mt. 5,17 ff. und das dazu Bemerkte. Sollen aber der Herr und sei-
ne Apostel darum nichts von jenen Ungenauigkeiten und Irrtümern gesagt haben, weil sie nicht von
Belang sind und nur untergeordnete Dinge betreffen, so fragen wir billig, warum denn unsere Leh-
rer so großen Lärm darüber erheben.

Nur derjenige kann und wird darum die biblischen Schriftsteller unter die profanen herabsetzen,
der, gegen jene eingenommen, gerne solche Dinge in ihnen finden möchte. Und wir fragen, ob man
nicht eben darum allerlei Irrtümer, Widersprüche und Ungenauigkeiten in der Schrift aufsuche, um
ihr die Spitze abzubrechen, ihr Ansehen zu knicken und sich so aller Verbindlichkeit und Verpflich-
tung gegen die Schrift zu entschlagen? Oder haben nicht eben diejenigen so viel Mangelhaftes in
der Schrift zu finden behauptet, die ihr abhold und bemüht waren, ihr Ansehen zu brechen? Der
Mensch hat das ganz richtige Gefühl, daß, wenn die Schrift ungenau ist und Irrtümliches enthält, ihr
Ansehen gebrochen, und er ihr nicht mehr zu Glauben und Gehorsam verpflichtet ist, nach jenem
Sprichwort: „Wer einmal lügt, dem glaubt man nicht, und wenn er auch die Wahrheit spricht.“ Da-
her denn auch die Schadenfreude, wenn man meint, in der Schrift eine Torheit oder Blöße entdeckt
zu haben. Daß man dann noch vorgibt, man könne nicht umhin; es sei das das Ergebnis einer gewis-
senhaften Forschung; das wissenschaftliche Gewissen zwinge zu diesem oder jenem Zugeständnis;
es sei einem leid u. dgl., ist nicht ehrlich gemeint und bekundet nur die innere Bestrafung und Unru-
he.

Wir dürfen auch das Zutrauen hegen zur Gerechtigkeit  Gottes,  daß er einen Menschen nicht
schuldig erklären oder verdammen wird, weil er sich gar nicht an und nach seinem Worte gehalten,
wenn ihm dieser Mensch nachweisen kann, sein Wort sei nicht durchaus gewiß und zuverlässig ge-
wesen. Es hat’s aber noch Keiner mit klaren, überzeugenden Gründen, mit Freudigkeit und gutem

33



Gewissen in Heiligem Geist nachgewiesen, so wenig, als man Jesu eine Schuld nachgewiesen hat
und ein Ankläger und Zeuge wider ihn aufgetreten ist auf seine Aufforderung hin: „Welcher unter
euch kann mich einer Sünde zeihen?“

d. Der letzte Grund aller Angriffe auf die Schrift ist der, daß sie sich für Gottes Wort ausgibt. Die
Frage ist bloß: Tut sie es fälschlich? Oder ist sie in der Tat Gottes Wort?

Wir behaupten, daß, wenn sie sich für Gottes Wort ausgäbe, ohne es in Wahrheit zu sein, aller
Streit ein Ende hätte, oder ein solcher Streit nie entstanden wäre; da in diesem Fall die Schrift das
Gepräge der Lüge, Abgeschmacktheit und Phantasterei offen an ihrer Stirn tragen würde, wie alle
heidnischen Religionsschriften und Mythologien. Dann würde kein Mensch sich an ihre Aussagen,
Drohungen und Verheißungen kehren und die Schrift selbst hätte nie ein so zahlloses Heer mächti-
ger und erbitterter Gegner um sich gesammelt, indem sie keinen tieferen Eindruck zu machen und
das innere Wesen des Menschen nicht in solcher Weise zu berühren und zu treffen imstande wäre.
Sie würde die eigentliche Sünde des Menschen weder kennen noch antasten, und nicht Gott, son-
dern dem Fleische, dem Menschen, die Ehre geben. Es hat doch noch keine menschliche Schrift
sich ganz auf Gottes Seite gestellt, dessen Partei genommen und ihn in seinem Urteil und Gericht
über die Menschen vollkommen gerecht und tadellos befunden und erklärt, sondern vielmehr, wie
der Mensch Gott nicht mehr kennt, ehrt und liebt, auch nicht mehr weiß oder wissen will, was Ge-
rechtigkeit und Wahrheit ist: so hat er Gott entweder menschliche Schwächen, Torheiten und Lei-
denschaften angedichtet, oder aber Gott minder oder mehr zum Urheber der Sünde und des mensch-
lichen Elendes und Verderbens gemacht.

Dadurch also unterscheidet sich die heilige Schrift spezifisch von allen menschlichen Schriften
und Lehren; dadurch erweist sie sich als gerecht und wahrhaftig, als Gottes Wort also, daß einzig sie
Gott vollkommen rein, gerecht und heilig erklärt, ihm die gebührende Ehre gibt und der Sünde und
des Fleisches nicht schont in ganz gerechter, unparteiischer Weise; während der Mensch in seiner
Eigenliebe und Selbstsucht, in seinem Stolz, Argwohn, Mißtrauen und Unglauben gegen Gott sich
fort und fort zu entschuldigen bemüht ist und kein anderes Urteil über sich selbst kennt und ver-
trägt, als ein solches, wobei er mit seiner Unehrlichkeit und seinem ungerechten Wesen durchsch-
lüpfen kann. Daher der Unwille und Haß gegen die Schrift. Sie läßt dem Menschen keinen Ausweg,
keine Entschuldigung; sie stellt ihm die Wahl: Entweder sich ganz und allein schuldig und im Un-
recht zu bekennen und zu dem gerechten, erbarmenden Gott umzukehren, indem bei ihm volle Ver-
gebung ist, oder aber in Rechthaberei und Widerspruch mit Gott ewig verloren zu gehen; während
jede menschliche Lehre, jüdische und christliche nicht minder, als heidnische, so evangelisch und
himmlisch sie auch klinge, den Menschen minder oder mehr von der eigenen, mutwilligen Ver-
schuldung seines Elendes freispricht und die Sache so darstellt, als wäre der Mensch durch Mißge-
schick, durch göttliches Verhängnis in seinen verlorenen Zustand geraten, und dem Menschen nicht
allein die Kraft, sondern auch die Pflicht und Befugnis zuerkennt, sich selbst durch angemessenes,
sittliches Verhalten Gottes würdig und zum Himmel geschickt zu machen.

Der schlagendste Beweis, das unwiderleglichste Zeugnis für die reine Göttlichkeit der Schrift
liegt aber in dem Widerspruch und Haß, den sie zu allen Zeiten bei allem Fleische gefunden. Man
denke hierbei an so viele Aussprüche Christi, namentlich an jenen an seine Jünger: „Wäret ihr von
der Welt, so hätte die Welt das Ihre lieb. Dieweil ihr aber nicht von der Welt seid, sondern ich habe
euch von der Welt erwählet, darum hasset euch die Welt.“ Joh. 15,17, vergl. mit 17,14.16; Gal. 1,10.
Wären also auch ihre Schriften, ihre Lehren und Ansichten von der Welt, so würden sie aufgenom-
men werden und keinen Widerspruch finden. Wären sie das, wofür man sie ausgibt, wozu man sie
so gerne machen möchte, nämlich Schriften menschlichen Ursprungs, Erzeugnisse des Menschen-

34



und Zeitgeistes, man würde sie als seines Sinnes und Geistes, als Ausdruck seiner eignen Gefühle
und Ansichten anerkennen und alle ihre Mängel und Torheiten übersehen und entschuldigen; man
könnte sie nicht hassen. „Ihr müsset gehasset werden von jedermann um meines Namens willen“,
sagt der Herr zu seinen Jüngern und Gläubigen; nicht als Menschen, als Sünder und Ungerechte ge-
hasset werden, sondern als Freunde und Bekenner Christi, als Vertreter und Verkündiger seiner Sa-
che und Lehre, der Wahrheit. Mt. 24,9; Mk. 13,13, vergl. mit Mt. 5,11 f.; Lk. 6,22 f. 26. („Wehe
euch,  wenn  euch  jedermann  wohl  redet.  Desgleichen  taten  ihre  Väter  den  falschen Propheten
auch.“)

Man bedenke auch, wie das Volk Israel je und je außerhalb des Gesetzes stand, es nicht verste-
hen, annehmen und festhalten konnte und wollte; wie wenig es den Propheten gelang, es zum Ver-
ständnis und zur Liebe des Gesetzes oder Wortes Gottes zurückzuführen, und wie sie gerade bei den
Schriftgelehrten, Priestern und Propheten den meisten Widerspruch und Haß und am wenigsten Ver-
ständnis und Gehör fanden. Jer. 5,1.4 f.; Jes. 28,7 ff.; 5. Mo. 29,4; 31,16.27; 32,5.15; Richt. 2,6 ff.;
2. Kön. 17,7 ff.; 2. Chron. 36,16 etc. etc. Könnte es denn einen schlagenderen Beweis für die Gött-
lichkeit der Schriften Moses und der Propheten geben, als diese Erscheinung? Wie so ganz anderer
Art und Natur, als alle menschlichen Schriften und Lehren, Gefühle und Ansichten, wie so ganz un-
gewöhnlich, über und widermenschlich müssen sie sein, wenn nicht allein alles Fleisch, frommes
wie gottloses, sie scheut, meidet, haßt und verfolgt; sondern auch der aus Gott Geborne sie kaum zu
fassen und zu verstehen vermag, sie kaum zu glauben und anzunehmen wagt! Röm. 7,14-25; 2. Kor.
11,3 f. V. 30. 19 f.; Gal. 1,6; 3,1; 4,21; 5,1-4; Phil. 3,8-14.

e.  Es verhält sich mit der Schrift, ganz wie mit Christo. Die so allgemeine Auflehnung, der so
mächtige Widerstand gegen ihn hatte seinen Grund in dem unmittelbaren, unwiderstehlichen Ge-
fühl, in dem nicht abzuweisenden Eindruck und in dem erdrückenden Bewußtsein: „Er sagt die
Wahrheit; er steht im Recht, und das Recht und die Wahrheit geben ihm die Macht; er ist sich seiner
gerechten Sache bewußt, seiner Überlegenheit und des Sieges gewiß; er steht rein und tadellos da,
ohne die geringste Menschenfurcht und Menschengefälligkeit; es ist ihm nicht beizukommen; für
keine Lockung ist er zugänglich, weil er nichts sucht und nach nichts fragt als nach Gott, dessen
Wahrheit und Ehre, und für sich selbst nichts beansprucht.“

Christi einziges Verbrechen war demnach das, daß er sich keines Verbrechens, auch nicht eines
Schattens von Sünde und Gesetzwidrigkeit schuldig machte und machen konnte und wollte; daß die
Obersten mit all ihren Ränken und Versuchen, mit all ihren so klug ausgedachten Anschlägen und
verfänglichen Fragen, mit den so listig gelegten Fallen und Schlingen, ihm nicht beikommen, zu
keinem Unrecht ihn verleiten und auch nicht einen Schein von Ungesetzlichkeit und Vermessenheit
an ihm entdecken konnten, daß alle ihre Bemühungen und Anstrengungen sich so eitel und erfolglos
erwiesen. Welch eine Entlastung für ihr bedrängtes Gewissen, welch ein Jubel für ihren Neid, wenn
sie ihm auch nur den leisesten Verstoß gegen das Gesetz und die Gerechtigkeit hätten vorwerfen
und nachweisen können! Dann hätten sie ihre Besorgnisse und Befürchtungen ablegen und von
ihrem aufreibenden Kampfe gegen Christum und seine Sache ausruhen und sagen können: „Er ist
selbst nicht lauter und gerecht, was will er uns sagen! Er ist nicht der Messias und Sohn Gottes, was
brauchen wir ihn also zu fürchten!“

Mit andern Worten: Christi einziges Verbrechen war, daß er der Sohn Gottes war, sich unumwun-
den als solchen bekannte und mit der Tat, also mit unwiderstehlicher Macht, sich als solchen er-
wies. Denn während alle falschen Zeugnisse nicht verfangen vor dem jüdischen Rat, wird Christus
endlich einstimmig als Gotteslästerer des Todes schuldig erklärt nur  darum, weil er sich feierlich
und amtlich als den Sohn  Gottes bekannte. Mt. 26,63 f.; Joh. 19,7. Die Evangelisten ermangeln

35



auch nicht, es aus- und nachdrücklich zu bemerken und hervorzuheben, daß dies sein eigentliches,
einziges Verbrechen war, z. B. Mt. 27,37:  „Und oben zu seinem Haupte hefteten sie die  Ursache
seines Todes beschrieben: ‚Jesus, der Juden König.‘“

Die Juden freilich hätten sich und andern gerne eingeredet, Christus gebe sich bloß dafür aus;
Joh. 19,7.21; 5,18; 10,33. Allein in diesem Falle hätten sie ihn nicht töten und hassen können; weil
er dann gewesen wäre was und wie sie, ein Kind der Erde, ein Betrogener und Betrüger, und weil
der Mensch Seinesgleichen, sich selbst also, nie hassen kann und wird, nicht in der Weise wenigs-
tens, wie man je und je Christum und alle seine Gerechten gehaßt. Gleiches Sinnes und Strebens
kann man sich nicht im Ernst entzweien und bekämpfen. „Die Welt kann euch nicht hassen“, sagt
der Herr zu seinen unbekehrten Brüdern; Joh. 7,7, vergl. mit Joh. 15,19. So bezeugte er auch den
Juden ausdrücklich: „Ich bin gekommen in meines Vaters Namen, und ihr nehmet mich nicht an. So
ein anderer wird in seinem eigenen Namen kommen, den werdet ihr annehmen.“ Joh. 5,43. Wer aus
sich selbst, im eigenen Namen kommt, und nicht aus und von Gott, der sucht sich selbst, eigne Ehre
und eignen Vorteil, der sucht Ehre und Vorteil bei den Menschen, den ungerechten; um aber bei die-
sen Ehre und Vorteil zu finden, muß und wird er sie schonen, ihnen Ehre geben und zu Gefallen le-
ben, darf und wird sie also nie im Ernste antasten und ihre Ungerechtigkeiten strafen. Joh. 5,41.44;
7,18. So lehrt auch die ganze biblische und Kirchengeschichte, daß man die Irrlehrer und falschen
Propheten nie gehaßt, verfolgt und getötet, wohl aber jederzeit zu den höchsten Stellen und Ämtern
mit großen Einkünften erhoben hat, außer wenn sie etwa auch der Welt gar zu anstößig waren und
die Schranken des bürgerlichen Rechts und Anstandes überschritten.

Christus wurde demnach so allgemein gehaßt und verworfen, auch von den Bessern und Besten,
weil er die Ungerechtigkeit nicht leben und aufkommen ließ; weil er alles Ernstes mit der Gewiß-
heit und Kraft des Rechts und des Sieges den vernichtenden Kampf mit der Welt und Sünde, auch in
ihrer unschuldigsten und gottseligsten Gestalt aufgenommen hatte; indem der Mensch nicht anders
kann und will, als die Sünde lieben. Die Sünde ist nämlich des Lebens Lust und Reiz, und ohne
Sünde will der Mensch lieber nicht leben. Oder deutlicher gesagt: Der Mensch, wie er nun einmal
ist, liebt die Ungebundenheit, um nach eignem Gutdünken schalten und walten, um ungehindert das
erjagen und genießen zu können, was ihm das sonst erdrückende Leben erträglich und angenehm
macht nach seinem betrogenen Sinn; während ihm die Abhängigkeit von Gott, das Gebundensein an
dessen Gesetz und Willen, der unbedingte Gehorsam gegen dessen Befehle das Unerträglichste und
Unheimlichste ist, was sich denken läßt. 1. Mo. 3,4-6; Jer. 5,5; 2,1-20; Offb. 11,10; Lk. 15,13 ff.

Weil nun Jesus von Nazareth sich mehr und mehr als den Messias offenbarte und in all seinem
Tun und Reden als solchen sich erwies; weil die Juden immer mehr fühlten, daß ihnen in Christo
die Gerechtigkeit und Macht Gottes nahe getreten, ja Gott selbst in seinem gerechten Zorn und Ge-
richt, mit seinen Herrschaftsansprüchen über sie gekommen war; weil sie fühlten, daß es mit ihrer
Herrschaft, mit ihren Aussichten vorbei war, daß sie neben Christo nicht fortleben konnten in ihrem
bisherigen unverantwortlichen, ungerechten Wesen: darum mußte er aus dem Wege, nur darum.

Glaubt man aber, die Juden hätten nicht so weit gehen können gegen Christum, wenn sie ihn als
den Sohn Gottes erkannt hätten; so bedenke man, wie sie dieses Gefühl, diesen Eindruck entkräften
und unterdrücken konnten durch so viele Gegengründe und Einwendungen: Er war ja ein Galiläer
und Nazarener (Joh. 1,46; 7,52); eines Zimmermanns Sohn (Mt. 13,54 ff.), ein Mensch, wie alle an-
dern (Joh. 10,33; Phil. 2,7), ein bloßer Winkelprediger, von Gott nirgend förmlich und feierlich vor-
gestellt, eingeführt und beglaubigt, von der obersten kirchlichen Behörde nicht anerkannt und bestä-
tigt. (Joh. 7,15; Mk. 6,2; Joh. 9,29; 7,25-27.48 f.; Mt. 21,23; Joh. 2,18; ohne unwiderlegliche Be-
weise seines himmlischen Ursprungs; ein Esser und Trinker, ein Freund und Beschützer von Zöll-

36



nern und schlechten Menschen, ein Verächter des Sabbats und alles Heiligen, ein Feind der Kirche,
ihrer Ordnungen und Anstalten, ein Widersacher der rechtmäßigen Behörden; sein Auftreten und
seine Lehren der Art, daß man das Schlimmste und Ärgste befürchten mußte: Wahrlich, Gründe ge-
nug für so bedachtsame Wächter der göttlichen Lehre, für die Träger der Zucht und Ordnung! Mt.
11,19; 15,1 ff.; Lk. 15,1 f.; Joh. 11,48 ff.; 5,16.18; 9,16; Lk. 23,1-5.

Daß aber das alles bloßer Vorwand war, haben wir bereits gesehen (Joh. 3,2; Mt. 22,16); und der
Herr sagt es selbst wiederholt, daß sie keine Entschuldigung haben, daß sie ihn kennen oder kennen
könnten, aber nicht kennen wollen. Joh. 5,46; 7,17.19.28; 9,41; 10,37 f.; 15,22.24.18; Mt. 21,38.

Wie demnach an Christo nur das mißfiel, daß er der Messias und Sohn Gottes war, solches selbst
auch gut wußte und dafür erkannt sein wollte, und nicht etwa seine angeblichen Sünden und Gesetz-
widrigkeiten, da man solche so herzensgerne gesehen hätte: ebenso erregt nur das Widerspruch ge-
gen die Schrift, daß sie sich als Gottes Wort darstellt und erweist; daß sie als Richterin aller Gedan-
ken, Bestrebungen und Werke der Menschen auftritt und das letzte Wort, das entscheidende Endur-
teil beansprucht, und zwar mit dem einleuchtendsten, fühlbarsten Recht, mit unwiderstehlicher, un-
bestreitbarer Macht, und nicht etwa ihre angeblichen Unrichtigkeiten, Widersprüche und sittlichen
Mängel, da man solche so gerne an ihr finden möchte, um sich ihr mit allem Recht entziehen zu
können, und doch nie mit gutem Gewissen sich ihr entziehen  kann, und da man andrerseits  an
menschlichen Schriften die handgreiflichsten Unsittlichkeiten, zu übersehen oder doch so mild zu
beurteilen pflegt, wo nicht gar als die eigentliche Würze verschlingt.

Stellte sich die Schrift nur neben die Menschen und ihre Lehre, als ihresgleichen und nicht hoch
über sie, als die alleinige, ewige, absolute und vollkommene Wahrheit; ließe sie die Menschen mit
ihren Gedanken und Wegen gewähren, ohne sie als Torheit, Auflehnung und Feindschaft wider Gott
zu bezeichnen (Ps. 2; Röm. 1,18-21; 3,9-19; 8,7; Joh. 7,19; Apg. 7,51-53 etc. etc.); zollte sie ihnen
und ihren Bestrebungen auch nur etwelche Anerkennung und Ehre: man würde auch sie gewähren
lassen, wie alle menschlichen Schriften; es würde keinem einfallen, sie im Ernst zu bekämpfen, au-
ßer etwa in der Weise, wie man sich mit menschlichen Machwerken herumschlägt, um die Zeit zu
töten, oder sich einen Namen zu machen; gleich wie man Christum hätte gewähren lassen, wenn er
auch nur ein Mensch, wie andere, ein gewöhnlicher Rabbi hätte sein und sich den Obersten hätte
neben oder unterordnen wollen. Er hätte schonungslos die Volkssünden angreifen und den Verfall
der Kirche beklagen, ja sich zum Messias und König aufwerfen können, alles wäre ihm zugefallen:
wenn er nur das Fleisch, die Sünde und Ungerechtigkeit hätte leben lassen; wenn er’s nur mit Hilfe
und Anerkennung der Obersten hätte tun wollen. Joh. 5,43; Mt. 24,5.

Daß aber dieser gemeine Mann aus der Hefe des Volks sich zum Messias und Sohn Gottes auf-
warf, ohne die Häupter zu fragen und für sich zu gewinnen, ohne sich um die Säulen der Kirche und
des Reiches Gottes zu kümmern, ja mit absichtlicher Umgehung und Verachtung derselben, und mit
offener Entrüstung gegen sie; daß er sich ihnen öffentlich zu widersetzen wagte und sich erdreistete,
ihnen Habgier, Herrsch- und Mordsucht vorzuwerfen: das mußte erbittern und den furchtbarsten In-
grimm entflammen; das mußte die Obersten zum Äußersten treiben, zum Kampf auf Leben und
Tod.

Dieser furchtbare Ingrimm, Widerstand und Kampf war also begreiflich und natürlich; denn es
war nicht ein Kampf um Ansichten, Gewohnheiten, Prinzipien u. dgl., sondern ein Kampf zwischen
Wahrheit und Lüge, zwischen Licht und Finsternis, zwischen Himmel und Hölle, ein Kampf um
Sein oder Nichtsein; wie denn Christus oder der Sohn Gottes gekommen war, das Gesetz und die
Propheten zu erfüllen, das ist, der Schlange den Kopf zu zertreten, die Werke des Teufels zu zerstö-

37



ren, also Gott wieder in seine Rechte und Ehre einzusehen, oder dessen Namen zu offenbaren und
zu verherrlichen auf Erden. Mt. 5,17; 1. Mo. 3,15; 1 Joh. 3,8; Joh. 17,2.4.6. etc.

Umgekehrt ging und geht es der Welt nicht um Bildung und Wissenschaft, oder gar um sittliche
Hebung und Vervollkommnung, wie sie immer vorgibt, da sie in diesem Fall mit Christo und dem
Worte eins sein müßte, sondern um ihre Herrschaft, um Freiheit und Ungebundenheit, also um ihre
Lust und ihr Leben. Deshalb geht ihr ganzes Streben dahin, Christi Werk und Herrschaft zunichte zu
machen und die Erkenntnis, Geltung und Herrschaft des Wortes oder des lebendigen Gottes in den
Gemütern zu hintertreiben. 2. Kor. 4,4; 10,4 f.; Lk. 8,12; 12,52; Joh. 11,47 ff.; 8,44.

Die Wahrheit und Richtigkeit der Behauptung muß darum einleuchten, daß die Frage nach der
Schrift lediglich eine Frage der Gerechtigkeit ist und nicht eine Frage der Wissenschaft, und daß
ihre Beantwortung nur davon abhängt, ob ein Mensch gerecht und ehrlich, also aus Gott und der
Wahrheit ist oder nicht.

Es geht dies auch aus dem Benehmen Christi der Welt gegenüber hervor, indem er für die Welt
nicht einmal bitten will, sondern bloß für die, welche der Vater ihm gegeben und welche also des
Vaters oder aus dem Vater sind. Joh. 17,9.6. So geht er auch der Welt, d. i. den Weisen und Klugen
nicht nach, sondern den Zöllnern und Sündern, den Armen, Elenden und Einfältigen, und weicht
den Obersten und Mächtigen immer aus, oder fertigt sie kurz und scharf ab und geht nie auf ihre
Zumutung ein, seine Sendung von oben noch irgendwie durch ein Zeichen nach ihrer Laune zu be-
weisen. Mt. 11,19.25; 9,11-13; 10,6; 12,38 f.; 15,12-14.24; 16,1 ff.; 21,23-32; 4,13-16; Joh. 2,18 f.;
14,22; Lk. 19,10.

Hätte aber der Herr der Welt gegenüber so handeln können, wenn er nicht gefühlt und erkannt
hätte, daß alle Mühe und Arbeit an ihr völlig unnütz und erfolglos wäre, wenn sie die Wahrheit und
Gerechtigkeit gewollt hätte? Hätte er die Angesehenen und Großen gemieden und so kurz und un-
willig abgefertigt, wenn es ihnen um Belehrung und Gerechtigkeit, um Gott und ihre Pflicht zu tun
gewesen wäre? Wenn sie den Willen Gottes hätten wissen und  tun wollen und nicht Kinder der
Selbstsucht und Lüge, des Stolzes und der Finsternis gewesen wären? Dann wäre der Herr höchst
ungerecht gewesen; der beiderseitige Wandel und Ausgang hat aber das Umgekehrte schlagend dar-
getan. Joh. 8,23.44.47.54 f.; 10,26; 7,38; 15,25.

Oder wer fühlt es nicht, daß die Juden nie geglaubt und Christum und sein Wesen nie geliebt und
ertragen hätten, was er auch hätte tun wollen, um sie zu gewinnen? Daß sie ihn nur umso mehr ge-
haßt, umso eher beseitigt hätten? Es war keine Vereinbarung möglich, so lange Jesus nicht war wie
sie, nicht konnte und wollte, was sie; so lange er sich nicht auch der Lüge und Ungerechtigkeit hin -
geben wollte.

Wäre der Herr z. B. vom Kreuz gestiegen, so hätte sich ihr Haß und Neid nur um so mehr gestei-
gert, und sie hätten ihn nur umso mehr gemieden und mit dem Teufel im Bunde erklärt, oder aus
Aberglauben und sklavischer Furcht sich ihm gefügt. Dann hätte aber auch der Herr dem Teufel und
ihnen zu lieb gehandelt und damit bewiesen, daß es ihm um sie, um Anerkennung und Ehre von ih-
rer Seite gegangen wäre, statt um Gott, dessen Ehre und Willen; dann wäre er mit Gott entzweit,
und mit Welt und Hölle eins gewesen; er hätte das Band mit Gott zerrissen und sich der Welt und
Finsternis ergeben. Mt. 12,24; Joh. 8,48.52; 10,20. Mt. 27,42.

Indem aber Christus so handelte, handelte er nur nach der Schrift, d. i. nach dem Willen und
Geist  seines Vaters,  wie er selbst  bezeugt  Lk. 4,17 f.;  Jes.  61,1 ff.;  Ps.  72,2.4.12 f.;  Jes.  42,3.7;
35,5 f.; 41,14.17; 28,9; 66,2; Hes. 34,15 f. etc. etc.

38



Wie demnach die Schuld nicht an Jesu lag, daß die Juden nicht glauben konnten und wollten,
sondern an ihnen selbst, an ihrer Anmaßung und Eigengerechtigkeit, an ihrem Stolz und Weltsinn;
so liegt die Schuld auch nicht an der Bibel, daß man sie nicht verstehen und glauben kann und will,
sondern an dem innersten Ich und Wesen des Menschen, der Ohr und Herz der Stimme der Natur
und des gesunden Verstandes, also der Stimme der Wahrheit und Gottes verschließt, aus bloßem
Leichtsinn und Übermut, durch Betrug des Sichtbaren und aus Liebe zum eitlen, vergänglichen Ge-
nuß.

Oder wären die Aufrichtigen Christo zugefallen, hätten sie sich ihm mehr und mehr mit solchem
Eifer und solcher Inbrunst, mit Verleugung alles Irdischen und unter solchen furchtbaren Leiden, so
unbedingt ergeben: wenn er nicht genug Beweise und Zeichen seiner Wahrhaftigkeit und Gerechtig-
keit und seiner Sendung von oben gegeben, wenn er sich nicht für jedes ehrliche, Wahrheit suchen-
de Gemüt klar und überzeugend genug als der Messias und Sohn Gottes erwiesen hätte? Würden
auch je und je etliche der Schrift so unbedingt sich hingegeben und alles dafür aufs Spiel gesetzt ha-
ben, wenn die Beweise ihrer Göttlichkeit und Vollkommenheit nicht völlig hinreichend, nicht über-
wältigend wären für den Aufrichtigen? Da man ihnen doch gesundes, natürliches Gefühl und Urteil
und gesunden Sinn und Verstand nicht absprechen kann.

Paulus  rechtfertigt  und beruhigt  sich darum auch bei  dem Gedanken und Vorwurf,  daß  sein
Evangelium verdeckt sei, nicht verstanden und angenommen werde, damit, daß es in oder unter de-
nen verdeckt sei, von denen verkannt, verdreht und verworfen werde, die verloren gehen, deren Sin-
ne  der  Gott  dieser  Welt,  der  Geist  dieser  Zeit,  verblendet  hat  usw.  2.  Kor.  4,3 f.,  wie  er  auch
schreibt: „Das Wort vom Kreuz, die Predigt von einem gekreuzigten (gehenkten),  von den Besten,
Klügsten und Mächtigsten verworfenen Messias ist eine Albernheit denen, die verloren gehen, uns
aber, die wir selig oder errettet werden, ist es die Macht oder Kraft Gottes und die Weisheit Gottes.“
1. Kor. 1,18.21-25; vergl. mit 2,6 und 2. Kor. 2,15 f.; Lk. 8,12; Joh. 12,37-43.

Wer erinnert sich hierbei nicht an die Reformatoren, die in ihrer Mehrzahl von Religionsgesprä-
chen oder Ausgleichsversuchen mit den Päpstlichen nichts wissen wollten?

Es ist darum ein eitles Bemühen, der überklugen, selbstbewußten und übermütigen oder feindse-
ligen Welt die Göttlichkeit der Schrift nachweisen und plausibel machen zu wollen, indem sie dar-
über nur vornehm lächeln kann und muß, wenn sie innerlich sich auch gestraft fühlt und ein böses
Gewissen hat. Anders ist es mit dem Aufrichtigen, der an manchem noch Anstoß nimmt, vieles nicht
reimen kann, indem ihm die Erkenntnis der Schrift selbst noch fehlt; dem wird man gerne nachhel-
fen, weil die Mühe an ihm nicht vergeblich ist. Mt. 13,11 ff.36; Mk. 4,34; Mt. 7,6; Spr. 2,7; 27,22;
Joh. 17,6-8.12.26.14 etс.

Aus dem Gesagten wird man leicht erkennen, daß nicht die Menschen die Schrift richten und
meistern, sondern daß umgekehrt die Schrift die Menschen lehrt und richtet; und daß nicht die Wei-
sen und Klugen ihr ihre Blößen und Torheiten aufdecken; sondern daß umgekehrt sie die Menschen
in ihrem innersten Wesen bloßlegt und nur darum so hartnäckig angegriffen und bekämpft wird. 1.
Kor. 3,19 f.; 1,19 ff.; Röm. 1,21 ff.; 3,10 ff.

Nach den bereits angeführten Aussprüchen Christi und der Schrift (S. 29) ist die Verwerfung der
Schrift von Seiten der Welt ebenso sehr ein Zeugnis und Beweis für ihre Göttlichkeit und gereicht
ihr nicht minder zur Ehre und Empfehlung, als ihre Annahme von Seiten aller Gerechten und Wahr-
haftigen.

Oder wäre es nicht höchst verdächtig für die Schrift, wenn die Welt sie in Ruhe lassen, anerken-
nen und sich mit ihr befreunden und vertragen könnte? Aus diesem Grunde tat es Paulo wehe, daß

39



er und Silas als Knechte Gottes des Allerhöchsten von einer besessenen Magd oder Sklavin geprie-
sen wurden; und Jesus ließ die unsaubern Geister nicht reden, indem er von ihnen nicht als der Sohn
Gottes anerkannt werden wollte. Apg. 16,16-18; Lk. 4,35.41; Mk. 1,25. So war es doch der schla-
gendste Beweis für Christi Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und Herrlichkeit und die größte Ehre und
wirksamste Empfehlung für ihn, daß er von den Juden, namentlich von ihren Obersten, so gehaßt
und bekämpft wurde; und durch ihre Schmähungen und Angriffe gegen ihn machten sie nur sich
selbst und ihr innerstes Wesen, ihre Schande offenbar; dadurch verrieten sie sich selbst, daß und wie
sie im diametralsten Gegensatz zu ihm standen. Joh. 8,37 ff.

Die unausgesetzten Angriffe auf die Schrift sind demnach nur ein Beweis dafür, daß sie lebt und
wirkt,  unversehrt  und unverwundet  dasteht  als  unermüdliche  und  unüberwindliche  Angreiferin,
Richterin und Königin; daß sie mit unwiderstehlicher Macht auf den Menschen eindringt, mit unge-
brochener Kraft Herz und Gemüt angreift, unablässig das innerste Ich und Wesen des Menschen mit
ihren scharfen Pfeilen verwundet und mit ihren gerechten Forderungen und Ansprüchen nicht abzu-
weisen ist. Es ist doch noch nie gesehen worden, daß man gegen einen überwundenen, toten Feind
gekämpft hat, oder gegen einen ohnmächtigen Widersacher, den man nicht zu fürchten gehabt; oder
es wäre dies wenigstens sehr albern und lächerlich.

Alle bis jetzt erhobenen Einwendungen und Vorwürfe gegen die vollkommene Göttlichkeit der
Schrift müssen folglich völlig unbegründet und unhaltbar sein, indem man die Waffen notwendig
niedergelegt haben müßte, wenn sie etwas ausgerichtet hätten und haltbar wären. Oder würde man
so mit allen möglichen Mitteln und Kräften gegen die Schrift ankämpfen, wenn man ihre Bedeu-
tung und Macht, ihre unwiderstehliche Kraft und Wirkung nicht fühlte? Wenn man sich der Grund-
und Haltlosigkeit  aller bisher erhobenen Einwendungen, der eignen unlauteren Beweggründe und
Absichten nicht bewußt wäre?

Es ist dies um so bedeutsamer, als die Schriftgegner selbst bekennen und sich darauf stützen und
berufen, daß kein gebildeter und wissenschaftlicher Mensch mehr an die Schrift glaubt im früheren
Sinne. Ihre Angriffe gelten also nicht etwa einer irrigen Auffassung und Behandlung der Schrift,
wie sie vorgeben und selbst glauben möchten, sondern dieser selbst. Und nicht der Glaube anderer
an die Bibel ärgert und erbittert sie, sondern die Wahrheit der Bibel selbst, oder jener doch nur inso-
fern, als in ihm der Geist, das Leben und die Macht der Bibel sich erweist.

Die Schrift darf sich darum auch von allen möglichen Geistern beschauen und untersuchen las-
sen. Sie scheut und fürchtet nicht Kampf und Streit, Anfeindung und Schmähung, indem sie ihrer
Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit, also auch ihrer Macht und Überlegenheit, ihrer Unverletzlichkeit
und ihres Sieges sich bewußt ist; gleichwie auch der Herr im Bewußtsein seiner Gerechtigkeit und
Herrlichkeit sich der ganzen Macht und Wut der Welt und Hölle wehrlos überlassen durfte. Irgend-
wie die Schriftforschung verbieten oder die Freiheit der sogenannten Wissenschaft einschränken
wollen, hieße demnach die Schrift selbst verkennen und Zweifel in ihre Wahrhaftigkeit und Überle-
genheit sehen, oder wäre ein Beweis dafür, daß die Betreffenden selbst nicht lauter sind der Schrift
gegenüber. Joh. 7,47-49.9,34; Lk. 11,52; Röm. 16,25 etc. etc.

2.

Sehen wir den Kern und Inhalt der Schrift etwas näher an, um den Charakter der Schriftgegner
noch besser zu erkennen.

Bei Gott beruht alles auf Gerechtigkeit; sein ganzes Wesen, wie all sein Tun, ist lauterste, reinste
Gerechtigkeit. Darum ist bei einem Menschen, der nicht gerecht ist, nicht Gefühl hat für Gerechtig-

40



keit, kein Verständnis, keine gerechte Würdigung des Tuns und Verhaltens Gottes, seiner Gedanken
und Wege, also auch seines Wortes möglich. Darum wird man auch bemerken, wie der Herr immer
und überall auf Gerechtigkeit dringt, Gefühl dafür zu erwecken sucht und auf andere Fragen und
Dinge sich nicht einläßt. Lk. 11,27 f.; 13,23 ff.; 14,15 ff.; Mt. 7,21 ff.; 1. Kor. 7,19; Gal. 5,6; 6,15;
Jak. 2,14.17.20 ff. Joh. 7,17.

Aber was ist Gerechtigkeit? Darauf antworten wir: Daß wir unsere Pflicht tun. Aber welches ist
unsere Pflicht? Wir antworten:  Das, was uns die Natur und tägliche Erfahrung, der gesunde Ver-
stand, also auch das angeborne sittliche Gefühl und Gottesbewußtsein, oder was uns die  Schrift
lehrt. Oder wer will im Ernst behaupten, wer getraut es sich nachzuweisen, daß die Schrift uns et-
was anderes zumutet, als was schon die Natur selbst uns lehrt? Wer könnte etwas Triftiges einwen-
den gegen das, was die Schrift uns einschärft? Wer müßte im Grunde des Herzens alles das nicht als
ganz natur- und vernunftgemäß billigen und anerkennen, was Gottes Wort von uns fordert? Oder
man sehe die zehn Gebote näher an als den Mittelpunkt, Stern und Kern der ganzen Schrift, oder
lieber noch jenen Ausspruch Christi: „Alles, was ihr wollt, daß euch die Leute tun sollen, das tut ihr
ihnen“, was er selbst als Inhalt, Ziel und Zweck des ganzen Alten Testamentes bezeichnet („das ist
das Gesetz und die Propheten“). Mt. 7,12; vgl. mit 22,37-40.

Man denke besonders an jene Worte 5. Mo. 10,12.13 f.: „Nun, Israel, was fordert der Herr, dein
Gott, von dir, denn daß du den Herrn, deinen Gott, fürchtest, daß du in allen seinen Wegen wan-
delst, und liebest ihn, und dienest dem Herrn, deinem Gott, von ganzem Herzen und von ganzer See-
le, daß du die Gebote des Herrn haltest und seine Rechte, die ich dir heute gebiete, auf daß dir’s
wohl gehe?“

Man fühlt es diesen Worten ab, daß Moses damit sagen will: Gott fordert nichts anderes von dir,
als was schon die Natur, dein gesunder Verstand dich lehrt, was du als ganz gerecht und naturge-
mäß, als selbstverständlich anerkennen mußt. Wenn du deinen liebenden irdischen Vater, Wohltäter
und Herrn liebst und fürchtest, ihm untertan bist und dienst, sollst du dann nicht mit noch viel mehr
Grund deinen himmlischen Vater, Schöpfer, Erhalter und Herrn lieben und ehren? Sollst du diesem
nicht nach dem gleichen Naturgesetz noch viel mehr und williger gehorchen und dienen? Moses
sagt aber damit auch deutlich, daß alles, was er ihnen in allen seinen Vorschriften und Verordnun-
gen, im ganzen vorbildlichen Gottesdienste, in all den äußerlichen, gottesdienstlichen Handlungen,
Opfern, Reinigungen und Enthaltungen vorgehalten und vorhalte, nur die Liebe und den Gehorsam
gegen Gott bezwecke.

Und wenn er nun zu Israel sagt (5. B. 4,6 u. 8): „So behaltet es nun und tut’s. Denn das wird eure
Weisheit und Verstand sein bei allen Völkern, wenn sie hören werden alle diese Gebote, daß sie
müssen sagen: Ei, welche weise und verständige Leute sind das, und ein herrlich Volk! Und wo ist
ein so herrlich Volk, das so gerechte Sitten und Gebote habe, als alle dies Gesetz, das ich euch heu-
tigen Tages vorlege?“, so spricht er damit das Bewußtsein aus, daß er in seinen fünf Büchern nichts
anders lehrt und vorschreibt, als was sich im Innersten eines jeden Menschen, auch der Heiden, als
ewige, vollkommene Weisheit, Wahrheit und Gerechtigkeit kundgibt. Daß er sich darin nicht geirrt,
hat die Geschichte bis heute bewiesen.

Und wenn die Propheten, der Herr und seine Apostel bei ihrer scheinbar so erfolg- und nutzlosen
Mühe und Arbeit, bei dem Haß und Widerstand, dem sie überall begegnen, namentlich bei den An-
gesehenen und Obersten, bei dem so geringen Anhang und verhältnismäßig so kleinen Jünger- und
Freundeskreis, dennoch mutig, unverdrossen und getrost bleiben bei ihrer Predigt: treibt und trägt,
ermutigt und stärkt sie dann etwas anderes, als das Bewußtsein, daß sie nur das lehren, was ein jeder
Mensch in seinem Innern als Wahrheit und Gerechtigkeit anerkennen muß?

41



Oder kommen sie mit Machtsprüchen und Bannflüchen, mit äußerer Gewalt und mit Heeres-
macht im Rücken? Berufen sie sich nicht einfach auf den gesunden Verstand und das angeborne
sittliche Gefühl? Stellen sie sich mit ihrer Lehre und Predigt nicht frei und offen vor das Tribunal
aller Zeiten und Geschlechter, der ganzen Welt und der Ewigkeit, vor das Tribunal auch der erbit-
tertsten Feinde? Wie könnten sie das, wenn sie sich dessen nicht gut bewußt wären, daß sie nur das
lehren und bezwecken, was einen jeden die Natur und der gesunde Verstand schon lehrt, was ein je-
der als recht und löblich, als seine natürliche Pflicht anerkennen muß? Oder suchen sie die Leute zu
überlisten und zu hintergehen? Suchen sie dieselben durch allerlei Künste, Trugschlüsse und eitle
Versprechungen und Vorspiegelungen zu gewinnen und zu fangen? Fordern nicht gerade sie zum
Nachforschen in der Schrift, zum ruhigen, nüchternen Nachdenken über ihre Behauptungen auf?
Verlangen nicht gerade sie nur dieses eine, daß wir der Stimme der Natur, unserm gesunden Ver-
stand und sittlichen Gefühl Raum und Gehör geben? Wie und warum denn das? Weil sie in diesem
Fall unsrer völligen Zustimmung gewiß sind.

Ihr einziger Boden und Rückhalt, ihre alleinige Stärke und Waffe ist also keine andere, als das
Recht und die Gerechtigkeit, als das ewige Gesetz Gottes, wie es sich von Anfang der Welt, bei allen
Völkern und in allen Gemütern als unwandelbar und selbstständig, von allen Zeiten und Menschen
unabhängig, durch sich selbst bestehend und waltend erwiesen hat und erweist.

Es geht das auch aus dem Umstande hervor, daß die Schrift die Gläubigen fort und fort so ange-
legentlich zum vorsichtigen Wandel vor Juden und Heiden ermahnt, d. i. zum Wandel nach ihren
Vorschriften. Oder wie könnte sie das, wenn sie nicht das Bewußtsein hätte, daß sie nur das lehrt
und einschärft, was sich bei jedem Menschen unwillkürlich als Wahrheit und Gerechtigkeit geltend
macht, und daß auch der blinde Heide das Recht und die Gerechtigkeit kennt? Phil. 2,15; 1. Petr.
2,12.15; 4,4; 1. Tim. 3,7; 6,1; 1. Kor. 14,24 f.; Mt. 5,14-16; Tit. 2,9 f.; Lk. 23,47.

Es ist darum sehr bemerkenswert, daß der Herr dem Heiden Pilatus nicht sagt: „Ich bin dazu in
die Welt gekommen, daß ich die Wahrheit lehre und offenbare, sondern, daß ich der Wahrheit Zeug-
nis gebe.“ Die Wahrheit war und ist demnach in der Welt, macht sich kund und geltend in jedem
Gemüt; sie wird aber niedergehalten, verfolgt und unterdrückt. Darum braucht Jesus sie nicht erst
zu offenbaren, sondern er nimmt sich ihrer bloß an, tritt, da sie vor dem Richterstuhl der Vernunft
und aller Welt beschuldigt, verlästert und verurteilt wird, für sie in die Schranken; tritt als ihr Zeuge
und Freund auf; wird aber auch dafür mit ihr und um ihretwillen gehaßt, verdammt und getötet von
Juden und Heiden. So sagt denn auch Paulus Röm. 1,18: „Die Menschen halten die Wahrheit in Un-
gerechtigkeit auf oder nieder.“ Könnten sie das, wenn die Wahrheit nicht unter ihnen wäre? Wenn
sie ihnen nicht überall entgegen träte? Wenn sie dieselbe nicht kennten und vor sich hätten? So weiß
es denn auch ein jeder gleich zu verurteilen, wenn sein Nebenmensch etwas Unrechtes oder Un-
schickliches getan; womit er deutlich beweist, daß er ganz gut weiß, was sich ziemt und recht ist,
und was vom Menschen gefordert wird. Röm. 1,32; 2,14 f. 24; Hes. 36,20-23; Micha 6,8.

Daß aber die Schrift nur das lehrt und von uns fordert, was im Innersten eines jeden Menschen
unmittelbar und unwillkürlich als absolute Wahrheit und Gerechtigkeit sich kundtut und geltend
macht, ersieht man auch aus den besonderen Geboten, welche sie jedem Stand und Beruf, jedem Al-
ter und Geschlecht vorschreibt, z. B.:

a. Den Fürsten und Königen. 5. Mo. 17,14-20 besonders V. 20. 2. Chron. 32,25 f.; 26,16.
b. Den Richtern, Beamten und Vorgesetzten. 2. Mo. 23,6.8; 18,21; 3. Mo. 19,15.5. Mo. 1,17; 

16,18 f.; 2. Chron. 19,5-10.

42



c. Den Priestern und Propheten. Hes. 13; 33; 34; Mich. 3; Mal. 2,5-9; Jer. 23; Jes. 28,7 ff.; 5. 
Mo. 13; 18,20 ff.; 3. Mo. 21, bes. V. 6-8; 4. Mo. 18,1.20; 2. Mo. 28,29 f. 36; Röm. 12,7 f. 1. 
Kor. 4,1 f. 6 ff. Kap. 9; 1. Tim. 3,1 ff.; Tit. 1,5 ff.; Mt. 10; Hebr. 13,17.

d. Den Untertanen. 5. Mo. 17,8 ff. bes. V. 10 ff.; Röm. 13,1-7; 1. Petr. 2,13-17; 1. Tim. 2,1-6; 
Tit. 3,1; Jer. 29,7; Mt. 22,21; 23,2 f.; Phil. 2,29; 1. Thess. 5,12 f.

e. Den Herren. 2. Mo. 21,20.26 f; 3. Mo. 25,39 ff.; 5. Mo. 5,14; 23,15 f.; 24,14 f. 18; 15,12 ff.; 
16,11-14; Jer. 34,8 ff.; Eph. 6,9; Kol. 4,1; Mal. 3,5.

f. Den Knechten (Sklaven). Eph. 6,5-8; Kol. 3,22-25; 1. Petr. 2,18-25; 1. Tim. 6,1 f.; Tit. 2,9 f.;
Mal. 1,6.

g. Den Vätern (Eltern). 5. Mo. 6,6 f.; 11,19; Ps. 78,5 f.; Eph. 6,4 f.; Kol. 3,21; 1. Tim. 5,4.
h. Den Kindern. 2. Mo. 20,12; 21,15.17; 3. Mo. 19,3; 20,9; Spr. 10,1; 15,20; 17,25; 23,22; 

30,17; Mt. 15,4-6; Eph. 6,1-3. Kol. 3,20; Mal. 1,6 etс.
i. Den Eheleuten. 1. Mo. 2,18.20.23 f.; Spr. 19,14; 11,22; 31,10 ff. 5,18; Pred. 9,9; Eph. 5,22-

33; Kol. 3,18 f.; 1. Petr. 3,1-7; Tit. 2,3-6; 1. Tim. 5,14; 1. Kor. 7,3-5.10 ff.
j. Den Reichen, Vormündern, Behörden und Obersten den Armen, Witwen, Waisen und 

Fremdlingen gegenüber. 2. Mo. 22,21-27; 23,9; 3. Mo. 19,9-13.33 f.; 5. Mo. 10,18 f.; 
15,7 ff.; 27,19; 24,6.10-22; 1. Kön. 21; Neh. 5; Spr. 22,22 f.; Jes. 1,13 ff.; 58,6-10; Jer. 
5,28 f.; 7,5 f.; Sach. 7,9 ff.; 8,16 f.; 2. Tim. 6,17-19; 1. Joh. 3,17 f.; Hebr. 13,16 etс.

k. Jedem Einzelnen seinem Nächsten gegenüber im täglichen Verkehr. 3. Mo. 19,11.13.35 f.; 
25,14-17.35-43; 5. Mo. 25,13-16; 1. Kor. 10,24.33; 6,1-8; 1. Thess. 4,6; Phil. 2,1 ff.; Röm. 
12,13; 1. Petr. 4,9; Hebr. 13,2.

Was wäre an diesen einzelnen Geboten und Vorschriften auszusetzen? Wer müßte sie nicht als
vollkommen, untadelig, gerecht und weise anerkennen und bewundern? Und gehen sie aus einem
andern Gebote hervor, als aus dem Gebote der gegenseitigen Liebe und Achtung? Handhaben sie
nicht alle das einzige, ewige, unveränderliche Gesetz der Gerechtigkeit, des Heils und des Friedens?
Wenn man dagegen so viele Dinge findet in der Schrift, namentlich bei Moses und den Propheten,
die mit diesen Geboten in Widerspruch stehen, oder nicht aus demselben Geist, nicht aus dem Ge-
bot der Liebe hervorgehen sollen, so fragen wir: „Quillet auch ein Brunnen aus einem Loch süß und
bitter?“ Jak. 3,11 f. und erinnern an schon Gesagtes. S. 31. 33.

Welcher Mensch oder menschliches Buch kann darum auch jeden äußern Gottesdienst und blo-
ßen Schein, alle Frömmelei und Heuchelei aufrichtiger hassen und verdammen und ernstlicher und
mächtiger auf Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit und Gerechtigkeit dringen, als die Schrift? Und hat sie
es etwa mit Liebhabereien, mit leeren Formen, Zeremonien und bloßen Äußerlichkeiten zu tun?
Läßt sie nicht einem jeden Menschen und Volk seinen bisherigen Stand und Beruf, seine Gewohn-
heiten, Gebräuche und Einrichtungen, sofern sie nur mit dem Sittengesetz nicht in Widerspruch ste-
hen? Sucht sie etwas anderes, als den Menschen zur Erkenntnis und Furcht Gottes, zur Erkenntnis
und Ausübung seiner wahren, natürlichen Pflicht zu bringen, und zur Gerechtigkeit, d. i. zur Ach-
tung und Liebe Gottes und des Nächsten zurückzuführen? Weil nichts böse und verderblich ist, als
Pflichtversäumnis, Verkennung und Verachtung Gottes und seines Gesetzes, und umgekehrt  Ge-
rechtigkeit, Achtung und Liebe Gottes und des Nächsten alles gut macht und heiligt. Jes. 1,10-23;
Amos 5,21 ff.; Sach. 7,5 ff.; 8,16 f.; Jes. 58,3 ff.; 29,13; Apg. 15,23-29; 1. Kor. 9,19-22; Mk. 7,1-23;
Röm. 14; Tit. 1,15 f.; 1. Tim. 4,1-5; Kol. 2,16-23; Mt. 5, bes. V. 17. Kap. 6,8; Ps. 50,7-15; Jer.
7,22 f.

Daraus ergeben sich mit Notwendigkeit folgende Schlüsse:

a.  Wer wider die Schrift ist, ist wider die Natur und den gesunden Verstand. Oder predigt die
Schrift einen andern Gott, als den, der die Natur, die Welt und den Menschen erschaffen, und dessen
Werk und Gabe die Vernunft ist? Einen andern, als den auch die Natur in ihrer Pracht uns verkün-

43



det, und der sich uns zu fühlen und zu erkennen gibt, indem er Tag für Tag in seiner Güte über uns
waltet, uns erhält und behütet und mit allerlei Wohltat überhäuft? Und kann Natur und gesunde Ver-
nunft mit Gott im Widerspruch sein und umgekehrt, da er sie nach seinem Wohlgefallen und ewigen
Gesetz und zur Offenbarung seiner Herrlichkeit erschaffen, daß sie sich nach seinem ewigen Gesetz
bewegen? Oder bezweckt die Schrift etwas anderes, als den Menschen wieder zur Natur und gesun-
den Vernunft zurückzuführen? Wir meinen zur Unterwerfung unter Gott und dessen Gesetz. Oder ist
es nicht natur- und vernunftgemäß, daß das Geschöpf dem Schöpfer untertan sei? Ist die Sünde et-
was anderes, als Unnatur und Unvernunft, als eine Verkehrung und Zerstörung der ewigen Ordnung
und Harmonie? Jer. 2,10-13; 5,4 f.; 8,7; Jes. 1,3; 44,19 f.; 5. Mo. 29,4; 32,6.28 f.; Eph. 4,18; Mt.
13,13-15; 15,14; 23,16-19. etc. etc.

b. Wer wider die Schrift ist, verkennt und verachtet seine wahre, natürliche Pflicht als Mensch;
oder umgekehrt: Wer wider die Schrift ist, ist nur darum wider sie, weil er seine einfachste, natür-
lichste und heiligste Pflicht nicht kennt, achtet und ehrt; weil er dieselbe nicht tun will, und weil
ihm die Schrift nichts anderes ins Gewissen schärft und zu Gemüte führt, als seine Menschenpflicht.

Der Beweis hierfür liegt in jenen Worten Christi (Joh. 7,17): „So jemand will des Willen tun, der
mich gesandt hat, der wird erfahren, ob diese Lehre von Gott sei, oder ob ich von mir selbst rede“;
man müßte denn nachweisen, daß der Wille Gottes etwas anderes sei, als daß wir unsere Pflicht tun,
als daß wir ihn und unsere Mitmenschen lieben, achten und ehren. Daß aber die ganze Schrift, Mo-
ses und die Propheten, Christus und seine Apostel nichts anderes fordern und anstreben, als die Lie-
be, aller vernünftigen Wesen Harmonie und Seligkeit, haben wir schon bemerkt.

Wer mithin seine Pflicht als Mensch zu tun begehrte, würde und müßte notwendig der ganzen
Schrift von Herzen beistimmen und zufallen; und wem umgekehrt die Schrift anstößig, lästig und
unbequem ist, dem ist sie’s nur deshalb, weil ihm seine Pflicht, das Gesetz und die Ordnung der Na-
tur nicht behagt; weil er zu bequem und zu faul ist, seiner Pflicht sich zu unterziehen, weil er sein
Brot und Durchkommen, sein Glück und Ansehen in der Welt auf unehrlichem Wege sucht und er-
wartet.

c. Wer wider die Schrift ist, kennt und ehrt demnach auch kein Sittengesetz und stößt seine eige-
nen Grundsätze um; oder vielmehr: dessen Sittengesetz und Grundsätze sind bloßer Schein und Vor-
wand, womit er sich selbst und andere betrügt. Oder welch ein Sittengesetz, welche Grundsätze lie-
ßen sich außer und neben der Schrift denken? Wer hat je einen vernünftigen, haltbaren Grundsatz
aufgestellt und verfochten, der sich nicht in der Schrift vorfände? Ist etwas an jenem Gesetz auszu-
stellen und zu vervollkommnen: „Du sollst deinen Nächsten lieben als dich selbst.“ „Liebet eure
Feinde“?

Wer demnach das Sittengesetz und seine eigenen Grundsätze in Wahrheit ehrte und Ernst machte
damit; wer Gerechtigkeit, Liebe und Humanität nicht bloß im Munde führte: der müßte eine immer
tiefere Achtung und Ehrerbietung vor der Schrift empfinden, indem die Schrift nichts anderes ver-
ficht und vertritt, als das vollkommene, alle Gebote in sich fassende Gesetz der Liebe und Gerech-
tigkeit.

d. Wer wider die Schrift ist, setzt sich wider den einen, ewigen, lebendigen Gott, dessen Rechte,
Ehre und Herrschaft, indem die Schrift keinen andern Zweck hat und verfolgt, als den, diesen Gott
wieder bekannt zu machen und in seine Rechte und Würde einzusetzen auf Erden, oder die Men-
schen wieder zu seiner Erkenntnis und Verehrung, zur Liebe und zum Vertrauen auf ihn zurückzu-
führen. Wer sich in der Schrift nicht zurechtfinden kann, kann und will es nur darum nicht, weil er
im innersten  Grunde  seines  Herzens  mit  Gott  entzweit  und  zerfallen  ist;  wie  umgekehrt  jeder
Schriftgegner durch seinen Gegensatz und Widerwillen gegen die Schrift immer mehr zur gänzli-

44



chen Leugnung und Beseitigung Gottes gedrängt wird, so daß sein Gott, wenn er noch von einem
solchen redet, ein leeres Wort ist, womit die Einfältigen hinter das Licht geführt werden. Wer also
den wahren, lebendigen, persönlichen Gott in Wahrheit achtete und ehrte, und im tiefsten Grunde
seines Herzens ihm nicht feind wäre, der müßte sich mit der Schrift immer mehr eins fühlen, da
man nicht leicht im Ernst behaupten wird, die Schrift lehre einen falschen Gott, oder stelle irrige
Begriffe von ihm auf. „Wer übertritt und bleibet nicht in der Lehre Christi (der ganzen Schrift), der
hat keinen Gott“, schreibt Johannes, oder wörtlich: „der hat Gott nicht“, nämlich den einen, wah-
ren Gott. Es liegt dies auch in jenen Worten Christi Joh. 7,17 ausgesprochen, nach denen ein jeder,
der die Lehre Christi und der Schrift nicht als vollkommen und rein göttlich anerkennen kann und
will, es nur deshalb nicht kann und will, weil er den Willen Gottes nicht tun will. Den Willen Gottes
aber nicht tun  wollen ist so viel als, sich von Gott lossagen, sich an dessen Stelle setzen, ihn be-
kämpfen, leugnen und beseitigen. Vgl. Joh. 8,42 f. 47.54 f.; 15,21-25; Lk. 10,16.

Es läßt sich übrigens denken, daß das die Schriftgegner selbst auch gut fühlen und wissen müs-
sen, wie sie denn auch kein Hehl daraus machen, wenigstens vor gewissen Leuten.

e. Wer wider die Schrift ist und also auch wider den Gott, den sie verkündet, der stellt sich in Wi-
derspruch mit dem Gefühl, Bewußtsein und Bekenntnis aller Zeiten und Völker, die, welche verkehr-
te und verschiedene Vorstellungen sie sich auch von Gott gemacht haben und noch machen mögen,
und wie unnatürlich, unsinnig und abgeschmackt ihre gottesdienstlichen Gebräuche und Übungen
auch sein mögen, damit doch so viel beweisen, daß sie den lebendigen Gott ahnen und fühlen, daß
sie sich seinem Einfluß und Eindruck nicht entziehen können und sich von ihm abhängig glauben.
Jer. 10,10; Richt. 1,7; Jos. 2,9-11; 1. Mo. 23,6; 26,28 f.; 20,3-7; 41,38 f.; 2. Mo. 8,19; Röm. 1,19-
21.28; Apg. 14,10-17; 17,23-29; Offb. 15,4; 16,9-11.

f. Wer wider die Schrift ist und wider den Gott der Bibel, der würdigt sich und andere zur bloßen
Materie herab, indem er damit nicht allein seine eigne göttliche Erschaffung und Abstammung,
sondern auch die Unsterblichkeit, die persönliche Fortdauer der Seele nach diesem Leben und die
Auferstehung des Leibes, also auch die gerechte, ewige Vergeltung leugnet. Wer aber alles das leug-
net, dem ist alle wahre Tugend und Sitte, Gerechtigkeit, Treue und Gewissenhaftigkeit Torheit und
Wahn, und er kann diese Worte nur heuchlerisch im Munde führen; der kann also weder sich selbst
noch andere achten. Er behauptet zwar, er suche und tue das Gute um sein (des Guten) selbst wil-
len, und das Gute belohne sich selbst, und zwar schon hier und nur hier, wie auch das Böse die Be-
strafung in sich selber trage. Allein was kann dem noch gut sein, und welchen Wert kann das Gute
für ihn noch haben, dem nichts mehr heilig ist, er selbst so wenig als sein Mitmensch; dem alles,
auch der Mensch, bloße Materie, eine vorübergehende Erscheinung ist?

Dagegen sehe man die Schrift an, wie hoch sie den Menschen setzt und würdigt, wie heilig er ihr
ist, indem sie ihn von einem so weisen, gerechten und herrlichen Gott erschaffen sein läßt in dessen
Bild und Ähnlichkeit; indem sie ihn betrachten lehrt als den Sohn dieses hohen, allmächtigen Got-
tes, als den Gegenstand seiner Liebe und Vorsorge, seines Wohlgefallens und Ruhmes, ja als die
Krone seiner Schöpfung, geschaffen, um ewig bei Gott zu sein als Seinesgleichen, um ewig mit ihm
zu verkehren in innigstem, vertrautestem Umgang und so seine ganze Gottesherrlichkeit zu genie-
ßen.

Man durchgehe die ganze Schrift und sehe, wie sie sich deshalb des Menschen so angelegentlich
und warm annimmt; wie sie sich der Elenden und Unglücklichen erbarmt, der Ärmsten und Versun-
kensten sich nicht schämt und die Verachtetsten achtet und achten lehrt; wie sie die Geringen den
Hohen, die Armen den Reichen, die Unterdrückten und Beraubten den Gewalttätigen, die Witwen,
Waisen und Fremdlinge den Vormündern, Behörden und Ungerechten gegenüber in Schutz nimmt

45



und dieserhalb den Zorn und die Wut der Großen und Mächtigen nicht scheut. Man sehe, wie dem-
nach die Schrift den Elendsten und Versunkensten die gleichen Rechte, die nämliche Würde und
Ehre zuerkennt und zuerkennen heißt, wie den Edelsten und Weisesten, und keinen Unterschied vor
Gott kennt, so sehr sie andrerseits lehrt, daß und wie man um Gottes und des Gewissens willen
Fürsten und Vorgesetzten die  gebührende Ehre und Achtung erzeigen soll.  Man beachte darum
auch, mit welcher Entrüstung und Vernichtung die Schrift Selbstsucht, Habgier, Stolz und Verach-
tung gegen andere, Unterdrückung und Beraubung der Armen, Schwachen und Untergebenen straft
und brandmarkt. 2. Mo. 22,21-27; 23,6-8; Jes. 1,17.23; 3,12-15; 10,1 f. Jer. 5,28; 7,5 f.; 22,13 ff.;
Hes. 34,2 ff.; 13,18 ff.; Sach. 7,6 f.; Mal. 3,5; Mt. 23,4.13 f. 25; Lk. 16,19 ff.; Jak. 5,1-6; 1. Kor.
1,26 ff.; Lk. 7,44 ff.; 4,18 f.; 19,9 f. etc. etc.

Wenn aber Gott in Christo sich selbst für den Menschen hingibt, stellt er dann diesen nicht sich
selbst gleich? Beweist er damit nicht, daß er ihn als seines Geschlechts, als seiner Art und Natur an-
sieht und geachtet wissen will? Tut demnach Gott nicht zuerst selbst, was er uns Menschen befiehlt
in seinem Wort: „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst?“

g. Wer der Schrift abhold ist, ist aber auch gegen alle wahre Bildung und Freiheit, gegen Aufklä-
rung und Unabhängigkeit; ebenso gegen alle Achtung und Ehrerbietung vor Obrigkeit und Höher-
stehenden, überhaupt gegen alle Achtung vor göttlicher und menschlicher Ordnung und Einrich-
tung, folglich gegen alles öffentliche und Privatwohl, gegen Staats-, Volks- und Familienglück. Oder
wer dürfte leugnen, daß die Schrift nur Licht und Aufklärung, Freiheit und Selbstständigkeit, zu-
gleich aber auch gebührende Achtung und Gehorsam gegen bestehende Einrichtungen, Gesetze und
Obrigkeiten  gebracht  und  gefördert;  dagegen  Finsternis,  Unwissenheit,  Aberglauben,  Sklaverei,
Priesterbetrug und Despotismus verdrängt, also Ordnung und Sicherheit, Gerechtigkeit und gegen-
seitige Achtung, Fleiß und Arbeitsamkeit, Kunst und Industrie, folglich Glück und Wohlstand ge-
pflanzt und verbreitet hat?

Wir erinnern noch ganz besonders an den elenden, sklavischen Stand des Weibes bei fast allen
heidnischen Völkern, als was und wie es von denselben angesehen und behandelt wurde und wird,
und wie dagegen die Schrift ihm seine gebührende Ehre, Würde und Stellung anweist und gibt.

Wenn aber trotz Bibel und Christentum sogar in der protestantischen Kirche so viel Unwissen-
heit, Aberglaube und geistige, sittliche und leibliche Verkommenheit gefunden wird, so wird nie-
mand verkennen, daß die Ursache davon eben in der Unbekanntschaft mit der Schrift liegt, oder in
der Geringschätzung und von oben begünstigten Beseitigung derselben.

Oder könnte irgend jemand Unwissenheit, Unvernunft und Aberglauben, Menschen- und Augen-
dienerei, Despotenwillkür, Priesterbetrug und Herrschsucht, gegenseitige Verachtung und Übervor-
teilung, Trägheit und Dieberei, Auflehnung gegen Gesetz und Ordnung schärfer und unnachsichtli-
cher strafen und verdammen, und aufrichtiger und angelegentlicher auf Belehrung und Erkenntnis,
auf häusliche und bürgerliche Tugend und Pflichterfüllung, auf gegenseitige Treue und Redlichkeit,
auf Ordnung und Gerechtigkeit dringen, als die Schrift? 5. Mo. 4,6-8; 29,4; 18,10-14; Jes. 1,3;
44,9 ff.; Jer. 8,4-9; 10,8.14; Ps. 19,8 f.; 119,98 f.104.130; Spr. 1,1-7.20-23; 9,1-12; Mt. 13,11-16;
15,14.16; 23,16-19.24.26; Mk. 8,17-21; Joh. 8,32-36; Röm. 1,21-23; 3,11.17; 10,2 f.; 6,16-22; 1.
Kor.  1,19-21;  2,8-16;  3,18-22;  2.  Kor.  11,19-21;  Gal.  3,1-3;  5,1;  Eph.  5,8 f.;  4,18.  Kol.  2,3 f.;
8.15.20; 2. Tim. 3,15 ff.; Offb. 1,6; 5,10; 21,8; 22,15; 2. Thess. 3,8-12; Spr. 6,6-11; 24,30-34; 28,19;
31,10 ff.; 29,14; Ps. 37,25 f.

Man vergleiche die Zustände und Verhältnisse der Juden und Christen mit denen der Heiden. Der
allseitige Vorzug jener vor diesen war und ist doch wie mit Händen zu greifen; und wie vorteilhaft

46



zeichnen sich noch heute die protestantischen Länder vor den römisch-katholischen aus in allen er-
wähnten Beziehungen? 5. Mo. 4,6-8; 18,9-14.28; 11,13-28; 3. Mo. 26,3-12; Apg. 14,16; 17,22-30.

So sehr man aber die Weisheit und Aufklärung der alten Griechen und Römer zu bewundern
pflegt, so wird doch niemand, der die Bibel und Geschichte etwas gründlicher ansieht, die Zustände
jener Völker zurückwünschen, da man sie bei allen Vorzügen doch gräulich nennen muß. Daß dage-
gen Juden und Christen  ihre  augenfällige  Kultur,  Aufklärung und Gesittung,  ihren  Vorzug und
Wohlstand nur dem Einfluß und der Macht der Schrift verdankten und verdanken, kann und wird
niemand im Ernst leugnen, da man deutlich wahrnehmen kann, daß und wie Aufklärung, Gesittung,
Selbstständigkeit, Fleiß und Wohlstand mit der Pflege, Verehrung und Geltendmachung der Schrift
Hand in Hand gehen im Allgemeinen, wie im Besonderen, bei einzelnen Personen, Familien und
Gemeinden, wie in ganzen Ländern und Völkern. Und wer müßte nicht die tiefe Erkenntnis, den ho-
hen  Verstand,  den  lauteren  Charakter,  den  unabhängigen  Sinn,  die  uneigennützige  Menschen-,
Volks- und Vaterlandsliebe der Propheten und Apostel anerkennen und bewundern? Wie denn auch
die größten Geister am wenigsten der Schrift ihre Achtung haben versagen können, auch wenn sie
ganz unabhängig von der Schrift ihre eigenen Wege gingen.

Ist  es  darum nicht  höchst  bemühend,  ja  eine  Schmach für  die  Christen,  namentlich  für  ihre
Obersten, daß die Schrift unter ihnen die Verleumdung und Schmach tragen muß, als ob sie Bildung
und Aufklärung, Freiheit und Unabhängigkeit, Fortschritt und Wissenschaft, Menschen-, Volks- und
Vaterlandsliebe verhindere, und Unwissenheit und Aberglauben, Intoleranz, Zank und Streit usw.
pflanze und fördere? Oder hat man einen andern Grund und Vorwand, die Bibel mehr und mehr aus
Schule und Haus, aus Staat und Kirche zu verdrängen? Wäre indessen diese Beschuldigung gegrün-
det und fürchtete man nicht vielmehr mit Recht das Gegenteil, wer könnte und müßte dann die Bi-
bel mehr unter dem Volke verbreiten, als die römische Geistlichkeit und alle Feinde der Schrift?

h. Wer endlich der Schrift abhold ist, verkennt alle Gatten-, Eltern- und Kindesliebe und -treue;
verkennt die zartesten Gefühle, Regungen und Bedürfnisse des menschlichen Herzens und Gemütes,
und hat weder Sinn noch Verstand für menschliches Wohl und Weh, für eigenes und fremdes Elend
und Unglück und weiß nichts von wahrhaftigem Lebensglück. Oder hat alles Elend der Erde seinen
Grund in etwas anderem, als in der gegenseitigen Lieblosigkeit und Verachtung, in der Eigenliebe,
Aufgeblasenheit und Habsucht und im gegenseitigen Neid, Mißtrauen und Eigennutz? Da wir alle
genug und den Himmel auf Erden hätten, wenn gegenseitige Liebe und Achtung, Mitgefühl, Ge-
rechtigkeit und Barmherzigkeit, Bescheidenheit, Genügsamkeit, Lauterkeit und Uneigennützigkeit
unter uns heimisch wären. Darum wird jeder nachdenkende Leser finden, daß und wie alle Mühe
und Arbeit der Schrift einzig und allein dahin gerichtet ist, Gerechtigkeit, d. i. gegenseitige Liebe,
Achtung, Treue und Uneigennützigkeit unter den Menschen zu pflanzen und aufzurichten, insbe-
sondere zwischen Mann und Weib, Eltern und Kindern, Herren und Knechten, weil alles Staats- und
Volksglück seine Wurzel im Familienglück hat.

Überhaupt kennen die Propheten und Apostel keine andere Pflicht und Aufgabe als die, der Sün-
de zu steuern, und zwar auch, ja hauptsächlich in ihrer feinsten, unschuldigsten und frömmsten Ge-
stalt, und die Gerechtigkeit aufzurichten, weil jene der Leute Verderben ist, und diese allein ein Volk
erhöht. Spr. 14,34; 5. Mo. 28. Wer demnach ein Herz hätte für das Volk, für dessen Wohl und Weh;
wer seine Mitmenschen in Wahrheit achtete und liebte und von wahrhaft menschlichen Gefühlen
und Empfindungen durchdrungen und getragen, und nicht verhärtet und abgestumpft wäre für häus-
liches, eigenes und fremdes Glück und Leid, für das Höchste und Herrlichste, für das, was den
Menschen zum Menschen, das Leben zum Leben macht: der müßte von der tiefsten Achtung vor der
Schrift erfüllt sein, indem die Apostel und Propheten allgemein als Männer des Volks anerkannt

47



sind, die sich für das wahre Wohl desselben in lauterster Uneigennützigkeit völlig aufgeopfert ha-
ben; wogegen ein oberflächlicher Blick genügt, um zu erkennen, daß die Schriftgegner aller jener
Gefühle und Empfindungen völlig bar sind, indem sich ihre Gedanken und Bestrebungen im Grun-
de um nichts anderes drehen, als um die Gelüste und Genüsse des Gaumens und des Magens, also
auch um Geld und Gunst.

Zweifelt aber jemand an der Richtigkeit aller dieser Schlüsse, so wird er doch nicht umhin kön-
nen, zu gestehen, daß die Obersten der Juden, die Christum und dessen Apostel und Gerechte ge-
haßt, verfolgt und getötet, wider alle Natur und Vernunft gehandelt, keine Pflicht und kein Sittenge-
setz gekannt und geehrt, alle Gerechtigkeit mit Füßen getreten, ihren eigenen Lehren und Grundsät-
zen ins Gesicht geschlagen und weder nach Gott noch nach dem Volk gefragt, allem Recht und sitt-
lichen Gefühl Hohn gesprochen und sich selbst aufs Tiefste herabgewürdigt haben, und das alles
wider besser Wissen und Gewissen, was sie damit bewiesen, daß sie dabei den Anstand zu beobach-
ten, ihrem Verfahren einen gesetzlichen und rechtlichen Schein zu geben suchten und immer Gott,
dessen Wort und Gesetz im Munde führten und sich als die Männer des Gesetzes, als die Wächter
der reinen Lehre gebärdeten. Joh. 11,50.48; 18,19.28; 19,7.31; Mt. 26,65 f.; Lk. 23,2-5.

Was demnach diese Männer von Gott und Unsterblichkeit, von gerechter, ewiger Vergeltung ge-
halten; was ihnen der Mensch, Tugend und Gerechtigkeit gewesen; was sie bestimmt und beherrscht
hat, braucht nicht gesagt zu werden; ebenso wenig, daß alle ihre Worte von Menschenliebe, Gerech-
tigkeit und Uneigennützigkeit usw. lauter Trug und Heuchelei gewesen sind.

Beruft man sich aber auf seine Popularität, seinen großen Namen und Anhang, seine reine, allge-
mein gültige Sittenlehre, seine humanen und christlichen Grundsätze, Bestrebungen und Werke u.
dgl., so wird man sich doch nicht verhehlen können, daß auch die Obersten der Juden populär und
von anerkanntem Ruf müssen gewesen sein, daß auch sie die obersten Stellen und Lehrstühle inne
gehabt und die allgemein anerkannte, zeitgemäße, vernünftige und biblische Theologie und Sitten-
lehre vertreten haben. Und umsonst wird man nachzuweisen suchen, daß sie nicht die edelsten und
göttlichsten Grundsätze verfochten haben, oder daß ihre Lehre weniger vernunft- und schriftgemäß
gewesen, als was man seither für vernunft- und schriftgemäß ausgegeben. Маn beachte nur ihre Äu-
ßerungen und erheuchelten Gefühle. Joh. 11,47-50; 5,16-18; 8,53; 9,16.28 f.; Mt. 26,65 f.; und Pauli
Zeugnis über sie und seine Meinung von ihnen. Röm. 10,1 f.; 9,1-5.31 f. Apg. 22,17-20; ebenso Ga-
maliels Rat und Urteil. Apg. 5,34 ff.

3.

Ob die Gegner der Schrift gerecht sind, mag auch ihre Schriftbehandlung dartun.

a.  Verdächtigung,  Herabsetzung und Verleumdung  sind  die  gehässigsten  und verderblichsten
Sünden und Vergehen, indem nichts auf Erden eines Menschen Ruf und Glück so sehr untergräbt
und vernichtet, wie diese Untugenden, weshalb sie auch mit Recht so allgemein gebrandmarkt sind.
In der Tat ist nichts so niedrig, gemein und schmachvoll, als das, einen Menschen als dumm oder
als Betrüger zu bezeichnen. Und doch stehen der Herr nicht weniger, als seine Propheten und Apo-
stel bei der gewöhnlichen Schriftbehandlung als dumme, leichtgläubige, urteilslose, in Irrtümern
und Vorurteilen befangene Kinder ihrer Zeit, ja als Lügner und Betrüger da; wir meinen bei  der
Schriftbehandlung, welche die Apostel und Propheten nicht unbedingt als das anerkennt und gelten
läßt, als was sie ausdrücklich wollen betrachtet sein. Oder wenn man ihre Lehren, Ansichten und
Gefühle, namentlich ihre Auffassung und unbedingte Annahme des sogenannten A. T. sich nicht an-
eignen kann und will, warum kann und will man es denn nicht? Doch nur darum, weil man ihre An-
schauungen und Auffassungen für unannehmbar, unverträglich, unrichtig, ungegründet, unvernünf-

48



tig und verwerflich hält. Wenn nun aber die Propheten und Apostel fort und fort so heilig beteuern,
daß der Herr sie gesandt und durch sie redet; daß sie ihre Lehre und Erkenntnis, ihre Auffassung
und ihr Verständnis der Schrift (des A. T.) von Gott, und nicht aus sich selber haben; wenn sie sich
mit solchem bewußten Nachdruck vor der Zumutung verwahren, als kämen und handelten sie aus
sich selbst und nicht einzig und allein als Gottes und Christi Gesandte; wenn sie ihre Lehre und
Auffassung für die allein wahre und seligmachende ausgeben und von der Annahme oder Verwer-
fung derselben das ewige Wohl oder Wehe eines Menschen abhängig machen: hat es dann je betro-
genere, anmaßendere und verwegenere Menschen, größere und ärgere Toren und Betrüger gegeben,
als sie wären nach dieser Schriftbehandlung? Wie sehr sich aber diese Schriftbehandlung vor dieser
Anschuldigung auch winde und verwahre, es ist ihr ewig unmöglich, sich davon zu reinigen.

Wer einen Menschen in Wahrheit hochachtet und ehrt, kann unmöglich einen sittlichen Makel
oder Flecken auf ihn kommen oder an ihm haften lassen, oder gar auf ihn zu bringen suchen; kann
er’s aber, so ist es psychologisch unmöglich, daß er ihn noch hochachte und liebe, oder ihm etwas
nachfrage. Wer demnach die biblischen Schriftsteller nicht als das aufnehmen und anerkennen kann
und will, wofür sie sich unzweideutig, bewußt und nachdrücklich ausgeben, der ist innerlich ent-
zweit mit ihnen und muß Abneigung und Haß gegen sie empfinden, weil sie auch über ihn zu Ge-
richte sitzen, auch über ihn ihr Urteil bereits gesprochen; und eben aus diesem Grunde kommt es
ihm sehr zustatten, allerlei Beschuldigungen gegen sie erheben und so ihr Zeugnis gegen ihn ent-
kräften zu können. Das erste und höchste Gebot ist: „Liebe deinen Nächsten wie dich selbst.“ Lieb-
te man die biblischen Schriftsteller, so würde und müßte man sich alle Mühe geben, sie von allen
Vorwürfen und Anschuldigungen zu reinigen. Das tut man aber bloß bis auf einen gewissen Punkt,
bloß zum Schein, um nicht des Leichtsinns und der Unbilligkeit geziehen zu werden. Täte man es
im Ernst; wäre einem alles daran gelegen, sie ganz gereinigt und gerechtfertigt zu sehen, man würde
sie hoch über jeden Verdacht und Vorwurf erhaben finden, so gewiß, als wir beim Herrn und seinen
Aposteln nicht auf den leisesten Verdacht gegen die vollkommene Glaubwürdigkeit irgend eines alt-
testamentlichen Schriftstellers stoßen. Das kann und darf man aber nicht, weil man sich ihrer sonst
nicht entschlagen könnte, wenigstens nicht mit einem Schein des Rechts.

Es ist aber diese Lieblosigkeit gegen die Propheten und Apostel umso strafbarer, weil sie bei ih-
rer Aufrichtigkeit und Liebe gegen uns vielmehr auf Gegenliebe Anspruch machen können, als ir-
gend ein anderer Mitmensch, und weil die Schriftgegner selbst ihnen ihre Achtung auch nicht versa-
gen wollen.

Wenn man also gewöhnliche Schriftsteller und Männer von Vorwürfen und Anschuldigungen zu
reinigen sucht und das als Nächstenpflicht betrachtet, oder es als Unrecht und Leichtsinn bezeich-
net, wenn man sich nicht Mühe gibt, sie davon zu reinigen: ist es dann keine, nicht eine noch viel
größere Ungerechtigkeit, wenn man zu allen Beschuldigungen gegen die biblischen Schriftsteller
stillschweigen oder selbst solche erheben kann? Wenn man sich nicht im Ernste die Mühe nimmt,
dieselben zurückzuweisen?

b. Während man bei allen andern Schriften die Worte und Ausdrücke nimmt, wie sie lauten, und
ihnen die Bedeutung läßt, die sie im Sprachgebrauch, im Leben und Verkehr haben, schiebt man
den Worten und Ausdrücken der Schrift andere Bedeutungen unter und läßt sie nicht sagen, was sie
sagen. Zu solchen Auskunftsmitteln ist man natürlich gezwungen, wenn man die Wahrheiten und
Lehren der Schrift sich nicht aneignen kann und will; wenn man dieselben als ungeheuerlich per-
horresziert und doch der eignen Lehre einen biblischen Schein geben und sie in ein evangelisches
Gewand hüllen möchten.

49



c. Bei dieser Schriftbetrachtung ist man weder mit dem Herrn noch mit den Aposteln einverstan-
den in Bezug auf ihre Ansichten über das A. T. und auf ihre Auslegung und Anwendung einzelner
Stellen bei Moses und den Propheten. Danach traut und schreibt man sich also eine richtigere, sinn-
und sachgemäßere, unbefangenere und natürlichere Schriftbetrachtung und Schriftanwendung zu,
als dem Herrn und dessen Aposteln. Das ist nicht Bescheidenheit und Gerechtigkeit. Schon im ge-
wöhnlichen Leben ist es eines Mannes nicht würdig, sich über andere zu erheben und sich mehr
Einsicht und Weisheit zuzutrauen, wie viel weniger dem Herrn und den Aposteln gegenüber. Wäh-
rend man aber das A. T. so geringschätzend behandelt  und doch dabei ein aufrichtiger Verehrer
Christi und seiner Apostel zu sein meint oder vorgibt, wird man doch nicht leugnen können, daß
man dem N. T., also Christo und den Aposteln im Grunde noch die größere Schmach antut, als Mo-
ses und den Propheten, wenn man diese nicht als das anerkennt und annimmt, als was jene sie be-
trachten, nämlich als das, wofür sich Moses und die Propheten selbst klar und bewußt ausgeben.
Wer also Christum und das N. T. auch nur in etwa achtete und ehrte, der müßte das A. T. gerade so
verstehen,  oder doch zu verstehen suchen, wie Christus und die neutestamentlichen Schriftsteller;
der könnte sich unmöglich auf ihre Unkosten erheben, oder ihnen ihre Weisheit und Ehre nehmen,
um sich selbst damit zu schmücken.

Was denkt denn aber auch ein solcher Schriftforscher von seinen Zuhörern und Lesern, von de-
ren Verstand und sittlichem Gefühl? Denn wenn auch den meisten unter ihnen mit solcher Schrift-
behandlung gar wohl gedient ist, so soll man doch nicht meinen, daß nicht auch bei den leichtsin-
nigsten und ungläubigsten Zuhörern und Lesern der natürliche, gesunde Sinn und Verstand, wie
auch das sittliche Gefühl, sich geltend machen und ihr Recht behaupten, so daß auch sie vor solcher
Schriftbehandlung keine Achtung haben können, indem nur Bescheidenheit, Ehrlichkeit, Wahrhaf-
tigkeit und Gerechtigkeit sich Achtung erwerben, ja Achtung einem jeden abnötigen. Es gibt aber
auch immer solche Zuhörer und Leser, denen die Schrift den Eindruck tiefster Gründlichkeit und
Gelehrsamkeit,  lauterster  Treue  und  Aufrichtigkeit  und  siegesbewußter  Überlegenheit  über  alle
Weisheit und Gelehrsamkeit dieser Welt macht: was müssen solche von dieser Schriftbehandlung
denken!

d. Worin hat es aber seinen Grund, daß man bei allem dem doch fort und fort seine Achtung vor
der Schrift bezeugt und bezeugen zu müssen meint? Doch nur darin, daß man sich der Göttlichkeit
der Schrift, also auch seines Frevels gut bewußt ist und wohl fühlt, daß die Mitmenschen solcher
Schriftbetrachtung eben so wenig Achtung und Vertrauen schenken können, als man selbst es kann.

e.  Konsequenz,  ja  Gerechtigkeit  wäre es,  wenn solche Schriftbetrachtung sich offen von der
Schrift lossagte und ehrlich bekennte: „Ich kann mich mit der Schrift nicht befreunden und ihre
Lehren und Ansichten nicht zu den meinigen machen.“ Ein etwas redlicher Charakter  müßte das
auch, weil die Schrift nach dieser Auffassung das unnatürlichste, albernste, unwürdigste Buch der
Welt wäre, neben dem ein Homer und andere heidnische Schriftsteller sich ganz vorteilhaft aus-
zeichnen, wie man denn diese auch viel besser leiden kann, als die Schrift und nichts von dem inne-
ren Widerwillen und geheimen Haß, womit man gegen die Schrift erfüllt ist, gegen jene empfindet.
Wie man aber mit der Bezeugung seiner Achtung vor der Schrift seine eigene Schriftbehandlung
verdammt, so erklärt man umgekehrt mit seiner Schriftbehandlung seine angebliche Achtung vor
der Schrift für völlig null und nichtig.

f. Andrerseits wird man nicht verkennen können, daß die Beteurung ihrer Ehrerbietung vor der
Schrift von Seiten der Schriftgegner dennoch ein gültiges und mächtiges Zeugnis ist für die Hoheit
der Schrift,  insofern sie von der Schrift selbst ihrem sittlichen Gefühl abgenötigt ist,  oder ihren

50



Grund in dem hohen Charakter der Schrift selbst hat und in dem bei jedem Menschen unwillkürlich
und unwiderstehlich sich geltend machenden Recht.

g. Wenn man endlich sieht und bedenkt, bei welchen Klassen und Schichten des Volks die Ge-
fühle und Ansichten der Schriftgegner die günstigste Aufnahme finden, und von was für Geistern
die Bestrebungen derselben am meisten akklamiert werden, so kann und muß man auf die nahe, in-
nige Verwandtschaft beider schließen. Denn was einem niedrigen Charakter so sehr zusagt, muß ei-
nem entsprechenden Charakter entstammen; was Leute, die am liebsten ohne Gesetz und Zucht le-
ben, so begierig aufnehmen, das muß einem Quell entspringen, der selbst von Gesetz und Zucht
nichts wissen will.

Oder wird irgend jemand im Ernst leugnen wollen, daß kein Buch, wie die Schrift, der Sittenlo-
sigkeit entgegen tritt; daß kein Mensch aufrichtiger, ernster und durchgreifender alle Unnatur und
Ungerechtigkeit verdammen kann, als die Bibel; daß niemand angelegentlicher die sittliche Hebung
der Menschheit anstreben und das Übel gründlicher im Keime und an der Wurzel angreifen kann,
als das Wort Gottes dies tut? Heißt demnach der Schrift Abbruch tun, sie herabsetzen und verun-
glimpfen nicht so viel, als der Zucht- und Sittenlosigkeit Vorschub leisten und das Volk aller Ver-
bindlichkeit gegen das eine, ewige Gesetz der Gerechtigkeit, der gegenseitigen Liebe und Achtung,
des Glückes und Friedens also, entbinden? Heißt das nicht dem Menschen erklären: „Du bist dein
eigner Gott“, wie die Schlange im Paradiese?

Wie kommt man aber dazu, die Schrift beim Volk herabzusetzen und das Volk von dem einen,
ewigen Gesetze los zu machen? Es ist dem entehrten, schuldbewußten Gewissen eine Beruhigung,
wenn es nicht allein dasteht, wenn es möglichst viele Mitgenossen hat. Sodann hat man das trügeri-
sche Gefühl und die blendende Hoffnung, daß wenn alle Welt einstimmig gegen die Bibel protes-
tiert, Gott endlich zum Nachgeben und Kapitulieren genötigt sein wird dem Drängen einer solchen
Übermacht gegenüber.  Endlich hat man sich seinen Mitmenschen gegenüber sicher gestellt  und
läuft nicht Gefahr, von ihnen als ein Frevler im Stiche gelassen zu werden und um Amt und Brot zu
kommen, wenn man sie zu seiner Gesetzlosigkeit bekehrt hat.

4.

Was ist denn die Schrift?

Auf diese wichtigste aller Fragen kann, will und darf kein Mensch antworten, namentlich unter
den sogenannten Gebildeten und Gelehrten. Bevor man nämlich bestimmt darauf antworten wollte,
müßte man die Frage oder die Schrift selbst gründlich untersuchen. Eine gründliche, ehrliche Unter-
suchung aber würde zum Resultat und zur Antwort kommen: „Die Schrift ist untadelhaft, rein und
fleckenlos, wie der Sonne Licht.“

Dieses Gefühl hat im Grunde ein jeder, und warum er sich nun nicht zu tief in die Frage nach der
Schrift einläßt, braucht man nicht zu sagen. Er müßte nämlich dann nicht allein die Schrift vollkom-
men anerkennen,  sondern auch seine angeborene Liebe zur  Gesetzlosigkeit  und seine bisherige
Gleichgültigkeit eingestehen und verdammen und die Freundschaft der Welt drangeben. Er würde
sich durch solche ängstliche und pünktliche Schriftverehrung bei allen Gebildeten und Angesehenen
um Gunst und Ehre bringen, und sein Leben hätte keinen Reiz, keinen Zweck und Wert mehr. Zu
welchem Resultat  wären wohl  die  Juden gekommen,  wenn sie  ehrlich und gewissenhaft  hätten
nachforschen wollen, wer und woher Jesus sei, wo und wie geboren? Joh. 7,41 f.52. Oder haben sie
etwa im Ernst danach geforscht und aus einem andern Grunde nicht weiter nach Christi Herkunft
gefragt, als weil sie fühlten, daß die Nachfrage zu Jesu Gunsten ausgefallen wäre? Joh. 7,28; 3,2;

51



5,39.46 f. Ihre widergöttlichen Gesinnungen und Bestrebungen, ihr Stolz und Haß gegen Christum
und die Wahrheit erlaubten ihnen nicht, tiefer zu forschen, nötigten sie, die Wahrheit niederzuhalten.

Nicht  ernster,  gründlicher  und ehrlicher  forscht  man nach dem Ursprung und Charakter  der
Schrift, und zwar aus dem gleichen Grunde;  indem eine ehrliche, gründliche Untersuchung eine
völlige Revolution im inneren und äußeren Leben des Menschen, in seiner Stellung zu Gott und zur
Welt hervorrufen würde. Der Mensch hat also sein höchstes Interesse, auf jene Frage nicht im Erns-
te einzugehen und allerlei Einwendungen gegen die Vollkommenheit der Schrift stehen zu lassen.
Er muß doch leben und sein Glück machen in der Welt; zum Glück in der Welt ist aber ein guter
Ruf unter den Angesehenen und Einflußreichen unerläßlich. Will man aber zu einem guten Ruf ge-
langen und nicht völlig übersehen und ignoriert werden, so muß man sich die allgemein gültigen
und anerkannten theologischen Ansichten aneignen.  Nach diesen Ansichten ist aber die Annahme
der Schrift als Wort Gottes von Anfang bis zu Ende zum mindesten ein sehr beschränkter, unhaltba-
rer, mit der Wissenschaft unverträglicher Standpunkt. So ist man denn genötigt und wird auch von
Anfang an daran gewöhnt und dazu angeleitet, sich nicht sonderlich mit der Frage nach der Schrift
zu beschäftigen, die Schrift nicht als so wichtig zu betrachten; angeleitet, ja moralisch und materi-
ell, durch allerlei Gesetze und Bestimmungen gezwungen, sich mit viel großartigeren und erfolgrei-
cheren Problemen der Wissenschaft abzugeben und inzwischen die beliebten Ansichten über die
Schrift als wissenschaftlich festgestellt in guten Treuen hinzunehmen.

Danach lautet im Grunde die Antwort auf die Frage: „Woher ist die Bibel?“ wie die Antwort der
Obersten auf die Frage Christi: „Woher war die Taufe Johannis?“ „Wir wissen es nicht. Denn geben
wir zu, die Bibel sei ganz und gar Gottes Wort, ewige, unfehlbare Wahrheit; so verdammen wir uns
selbst und stehen als Unchristen da; sagen wir aber, sie sei von Menschen und nichts mehr als Men-
schenwort, so haben wir den besseren und größeren Teil des Volkes gegen uns; und viel Göttliches
ist doch in der Bibel.“ Also: „Die Bibel ist ein göttliches Buch mit viel Menschlichem, Unwesentli-
chem und Unhaltbarem; sie trägt das Gepräge ihrer Zeit und ist darum nicht bindend für uns; man
muß das ewig Wahre darin ausscheiden und festhalten.“ Das sind die gewöhnlichsten Gedanken
und Äußerungen über die Bibel.

Daß aber damit der natürliche, gesunde Verstand nicht befriedigt, noch weniger das Gewissen
beruhigt ist, fühlt jeder Ehrliche, indem, recht betrachtet, der gesunde Verstand nur ein „entweder“ –
„oder“ zuläßt.  Will  man sich aber  darauf  berufen,  daß sich im Menschen Licht  und Finsternis,
Wahrheit und Irrtum, Gutes und Böses finde, und daß demnach auch die Schrift beides vereinige; so
machen wir darauf  aufmerksam, daß die  Schrift  das entschieden,  klar  und mit  allem bewußten
Nachdruck in Abrede stellt, sowohl in Betreff ihrer selbst, als des Menschen, indem sie lehrt, daß
der Mensch ganz Finsternis, böse, verderbt und geknechtet ist, daß er Gott und die Wahrheit, also
sein eigen Heil und Leben nicht nur nicht kennt und sucht, sondern haßt und verwirft (Mt. 11,27;
Joh. 1,5.18; 6,44; 3,19 f.; Röm. 1,21 f.; 3,4.10-18; 5,10; 8,6 f. Eph. 5,8 etc.), was denn auch die gan-
ze Menschheit, voran das auserwählte Volk, bis heute bestätigt hat. Oder wenn die Juden Christum,
dessen Gesandte und Gerechte je und je gehaßt, verfolgt und getötet, haben sie es dann nicht mit der
Tat bewiesen, daß sie bei aller Erkenntnis und besseren Einsicht, bei aller scheinbaren Liebe zur
Wahrheit, dennoch das Licht und die Wahrheit, Gott und die Gerechtigkeit haßten, also Knechte der
Finsternis, der Lüge und der Ungerechtigkeit waren?

Wenn aber die Propheten und Apostel zum Licht und Leben, zur Erkenntnis und Liebe Gottes
und des allein Wahren und Guten und zur völligen Freiheit gelangt sind, so daß sie Gott in Wahrheit
und mit der Tat über alles geliebt und den Nächsten wie sich selbst; so geben sie ganz unzweideutig
zu verstehen, durch wen und wie sie dazu gekommen, und verwahren sich mit aller Bestimmtheit

52



gegen die Zumutung, als wäre ihre Erkenntnis und Lehre, ihr neues Licht und Leben auch nur teil-
weise aus ihnen selbst oder von andern Menschen. Gal. 1,11 ff.; 2,6; 1. Kor. 2,10.12; 15,3; 2. Kor.
3,5 f.; Phil. 4,13; 2. Tim. 4,7 f.; 1. Joh. 3,14.22; 4,6 etc. etc.

Der Beweis für die reine Göttlichkeit ihrer Lehre liegt übrigens darin, daß dieselbe aller mensch-
lichen Lehre schnurstracks zuwiderläuft und umgekehrt, indem die eine die andere ausschließt, haßt
und verdammt, und beide sich nie und nimmer mit einander vertragen und vereinbaren lassen. Der
ewig unvereinbare Gegensatz zeigt sich aber darin, daß jede menschliche Lehre, so sittlich, biblisch
und göttlich sie scheint, die Lehre Gottes oder der Schrift für falsch, gefährlich und ungerecht er-
klärt und die Gesinnung und Absicht, die Lehre und Bestrebungen des Menschen für wohlgemeint,
gut, aufrichtig und heilbringend hält, während die Lehre der Schrift die Sache umkehrt und Gott al-
lein für lauter, gerecht und wahrhaftig, den Menschen dagegen für falsch, lügnerisch und ungerecht
erklärt und alle Schuld lediglich beim Menschen findet und nicht bei Gott. Daß aber wirklich der
Mensch und jede menschliche Lehre, so sehr sie der biblischen nachgemacht ist, Gott und dessen
Wort für schlecht, verderblich und fluchwürdig hält, sich selbst aber für gut, aufrichtig, wohlmei-
nend und ungefährlich, beweist er damit, daß er Christum und dessen Gesandte und Gerechte haßt
und tötet und die Lehre Gottes mit Feuer und Schwert verfolgt. Das tun aber nicht allein die blinden
Heiden, die Päpste und Ungläubigen, sondern ebenso sehr auch diejenigen, die die Bibel haben und
kennen und scheinbar keine andere Lehre vertreten und wollen, als die biblische; wie wir nicht al-
lein an den Obersten der Juden, sondern auch an einem Saulus sehen. Welchen sittlichen, biblischen
und göttlichen Schein seine frühere Lehre gehabt, bezeugt er selbst mannigfach, Gal. 1,13 f.; Phil.
3,4 ff.; Apg. 22,3; 26,4 ff.; 1. Tim. 1,13; 2. Tim. 1,3. Daß es aber alles nur Schein und Einbildung,
Wahn und Selbstbetrug gewesen, bewies er selbst damit, daß er die Gerechten, und in ihnen Gott
und Christum haßte und töten half; Apg. 9,5; Lk. 10,16. Folglich war seine Lehre nach der Erschei-
nung  Christi  und  nach  seiner  Bekehrung  von  der  früheren  wesentlich  verschieden,  derselben
schnurstracks entgegen, indem er dabei Gott und den Nächsten in Wahrheit liebte und die früheren
völlig verdammte; und doch hat er nach seiner Bekehrung keine andere Bibel gehabt, als vorher.

Ist das alles Beweis genug dafür, daß der Propheten und Apostel Lehre rein göttlich ist und nicht
eines Menschen Gehirn und Herz entsprungen, so menschlich sie ist nach Form und Erscheinung;
so müssen wir doch noch einmal daran erinnern, daß moralisch und psychologisch nur eins möglich
ist und statthaben kann: Entweder ist die ausdrückliche, wiederholte, feierliche Bezeugung der bib-
lischen Schriftsteller, daß sie ihre Erkenntnis und Lehre nicht aus sich selbst haben, sondern ganz
und ausschließlich von Gott, und daß sie Gottes Wort predigen und nicht Menschenwort, wahr oder
falsch, gewiß und zuverlässig, oder irrig und erlogen, indem es kein Mittelding gibt und es mora-
lisch und psychologisch nicht statthaft ist, daß jene Bezeugung teilweise wahr und richtig, teilweise
irrig und falsch sein sollte.

Oder verträgt sich das Licht mit der Finsternis, die Liebe mit dem Haß, die Wahrheit mit der
Lüge, die Güte mit der Bosheit? Schließt nicht das eine das andere aus? Sind sie nicht der Art wider
einander, daß das eine dem andern notwendig weichen muß?

Wer sich auch nur eine Unlauterkeit erlaubt, beweist der nicht damit, daß er selbst unlauter ist,
der Unlauterkeit  Knecht? Joh. 8,34. Wird nicht der sonst lauterste Charakter durch eine einzige
Lüge und Untreue getrübt und als verwerflich offenbar? Gleich wie ein Spalt in der Glocke deren
Klang gänzlich trübt, und ein einziger Riß oder Flecken das schönste Kleid entstellt und unbrauch-
bar macht, und das umso mehr, je schöner und vollkommener sonst das Kleid ist.

Und stellt nun nicht auch die Schrift überall dieses „entweder “ – „oder“, diesen unvereinbaren
Gegensatz auf, wenn sie so entschieden und bestimmt lehrt, daß die einen aus Gott und der Wahr-

53



heit, die andern von der Welt und vom Argen, die einen lauter, wahrhaftig und gerecht, ohne Trug
und Falsch, die andern aber ungerecht, falsch und lügnerisch sind, indem jene Gott und das Licht,
diese aber die Finsternis und das Arge lieben und tun? Wie sie denn auch nur wahre und falsche
Propheten kennt und unterscheidet, und zu gleicher Zeit bezeugt, daß von Natur alle Menschen
gleich sündig, blind und verderbt sind, und daß die Gerechten einzig und allein aus und durch Gott
gerecht sind. Joh. 1,5.13; 3,20 f.; 5,29; 8,44; Mt. 15,19; 13,38; 25,31 ff.; 2. Kor. 5,10; Ps. 32,2;
Offb.  14,5;  21,8.27;  22,15;  1.  Joh.  3,6-10.14.22;  4,1-6;  2,18 f.;  1.  Mo.  8,21;  6,5.  Röm. 3,9.23;
5,9.10; Eph. 2,1-3; Tit. 3,3; Lk. 18,19.

Ist aber etwa die Gerechtigkeit und der neue, göttliche Wandel der Gerechten ein bloßes, uner-
reichbares und unerreichtes Ideal, wie man so gerne glauben möchte? Oder haben sich die aus Gott
Geborenen auch je und je als solche, als Gerechte, als Kinder Gottes erwiesen mit der Tat und
Wahrheit? Haben sie Glauben und Stand gehalten bis in den Tod, also Gott geliebt über alles und
den Nächsten wie sich selbst? Ein auch nur oberflächlicher Blick in die Schrift bestätigt es. Man
vergleiche zu den eben angeführten Stellen noch: Mt. 1,19; 5,3-12.7,21.24; Lk. 1,6; 22,28-30; Joh.
15,19; 17,8.14.16; 1. Mo. 26,5; Röm. 4,3.11.17 f.; 5,1; 8,1.28 ff.; 1. Petr. 1,8 f.; 2. Petr. 2,7 f.; 1.
Joh. 2,20 f.27; 3,1 f.; 2. Tim. 4,7 f.; Hebr. 11; Offb. 3,2; 12,11; 7,3 f.9.14 ff.; Kol. 2,10 etc.

Umgekehrt haben auch ihre Feinde und Widersacher sich je und je mit der Tat als unehrlich,
falsch und ungerecht erwiesen.

________________

Wie es nun bei den biblischen Schriftstellern kein Mittelding gibt, sondern nur ein „entweder“ –
„oder“, entweder durchaus lauter, wahrhaftig und gerecht, oder völlig blind, betrogen und lügne-
risch; so auch bei uns, ihren Lesern und Schülern: Entweder eine unbedingte, von Herzen gemeinte
Anerkennung und Annahme der ganzen Schrift,  oder aber eine völlige Verwerfung; indem eine
wahre,  aufrichtige  teilweise Anerkennung  rein  unmöglich  ist  und  einer  gänzlichen  Verwerfung
gleich kommt. Denn wer in neunundneunzig Punkten der Schrift glaubt und im hundertsten an sei-
ner eignen Meinung festhält, der stößt damit die ganze Schrift um; der betrachtet und behandelt die
biblischen Schriftsteller als irrende, befangene, unzuverlässige Menschen, erhebt sich über sie und
traut seinem eignen Verstande und Gefühl mehr.

Demnach ist auch nur eins möglich: entweder wir lieben und ehren die Schrift, oder wir hassen
sie. Ist unsere Achtung und Liebe wahr und von Herzen kommend, nicht gemacht und erzwungen,
so muß die Schrift dieser Achtung und Liebe wert sein, sie selbst unmittelbar erwecken und uns ab-
nötigen; so muß die Schrift durchaus lauter, wahrhaftig und gerecht sein. Ist sie aber das und wir
lieben sie wahrhastig, achten sie von Herzen hoch, so können wir nicht zugeben, daß sie auch nur in
einem Punkte Irrtümliches und Unwahres enthalte,  weil sie selbst auf völlige Irrtumslosigkeit An-
spruch macht und nur ewige Wahrheit zu lehren ganz zuversichtlich behauptet.  Darum haben wir
keine Ruhe, wenn wir der Schrift Vorwürfe machen hören, bis wir darüber zur Klarheit und Gewiß-
heit gekommen sind; bis wir für uns die Wahrheit ermittelt und den Grund oder Ungrund, den Ur-
sprung und Zweck der Beschuldigungen und Angriffe gefunden. Haben wir aber Irrtümliches, Un-
haltbares und Blößen gefunden, dann ist unser Herz gebrochen, unser Glaube und Vertrauen er-
schüttert, unsere Zuversicht und Freudigkeit dahin, weil wir zu unserm Schrecken haben bemerken
müssen, daß wir uns betrogen und daß die Feinde Recht haben, weil wir das „entweder“ – „oder“
kennen, die Finsternis mit dem Licht, die Lüge mit der Wahrheit, Tod und Verderben mit ewigem
Leben, ewiger Errettung und Herrlichkeit im Kampf auf Tod und Leben sehen.

Diesen Gegensatz und Kampf scheint die Welt, scheinen die, welche die Schrift teilweise aner-
kennen und lieben können, nicht zu kennen, oder sie verwischen und leugnen ihn, indem sie lehren:

54



„Nichts ist absolut und vollkommen: Kein Mensch ist ganz rein, wahrhaftig und gerecht; keiner
ganz verderbt, verlogen und ungerecht; alle haben teil am Bösen, mehr oder weniger aber auch am
Guten“, und dahinein stellen und zwängen sie nun auch die Propheten und Apostel; leugnen dem-
nach die Kraft und Wirksamkeit, die Gnade und Liebe, die Treue und Wahrhaftigkeit Gottes; leug-
nen, daß er uns ein vollkommenes, untrügliches Licht und Heil geoffenbart in seinem durch Men-
schen geschriebenen Worte. Darum können sie es auch mit der Schrift und deren Gegnern und Fein-
den halten und sind Christi und der Welt Freunde. Daß das aber psychologisch und moralisch eine
reine Unmöglichkeit ist, kann man sich von seinem natürlichen Verstand und Gefühl sagen lassen,
wenn man es nicht aus der Schrift weiß. Mt. 6,24; 12,30; 2. Kor. 6,14 ff. – Wer demnach allerlei Irr-
tümliches und Unrichtiges, oder gar Anstößiges und Unwürdiges in der Schrift zugeben kann, der
hat die Schrift drangegeben; dem ist sie etwas ganz Gleichgültiges oder Verhaßtes, das ihn weiter
nicht angeht, oder von dem er lieber nichts wissen will; der hat noch nie nach seiner Pflicht und
dem lebendigen Gott gefragt.

So sehr man sich aber auch gegen die Zumutung sträubt, die ganze Schrift als Gottes Wort in al-
len Teilen anzuerkennen, mit welchem scheinbaren Grund und Recht man das auch als kleinlich,
engherzig, unnütz und unsinnig bezeichnen möge: so wird sich doch das Recht bei keinem Men-
schen aufhören geltend zu machen, und das Gefühl sich nicht ersticken lassen, daß man der Schrift
Unrecht tut mit seiner teilweisen, d. i. scheinbaren Anerkennung und Verehrung.

Oder wer hat ein freudiges Bewußtsein der Lauterkeit, Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und Liebe
vor Gott Angesichts der Ewigkeit und des unparteiischen göttlichen Gerichts bei seiner unbestimm-
ten, schwankenden Stellung zur Schrift? Wer hat wahre Lebens- und Sterbensruhe, inneren, unge-
trübten, göttlichen Frieden bei seiner halben Liebe zur Schrift, bei seinem geteilten Herzen und We-
sen, bei seinem Liebäugeln mit der sogenannten Wissenschaft? Wer fühlt nicht, daß er in keiner lau-
teren, gerechten Beziehung zu Gott steht, so lange er den Propheten und Aposteln nicht ihr volles
Recht widerfahren läßt, der Schrift nicht die gerechte Ehre gibt?

________________

Aber zugegeben, die Schrift enthalte Irrtümliches, oder bloß Menschliches und Unwesentliches,
was nicht für alle Zeiten bindend wäre – was ist denn unwesentlich, irrig und menschlich? Und wer
kann und soll das ausscheiden und das ewig Bindende feststellen? Nun, daraus läßt sich ganz schön
antworten: Was zum Sittengesetz gehört, ist ewig und für alle Zeiten und Menschen bindend; was
dagegen zum Sittengesetz in keiner Beziehung steht, ist unwesentlich und gleichgültig.  Was aber,
wenn nach jenen Worten Christi: „Alles nun, was ihr wollet, daß euch die Leute tun sollen, das tut
ihr ihnen; das ist das Gesetz und die Propheten“ (Mt. 7,12; 22,37-40), nichts ist in der ganzen
Schrift, das nicht Bezug hätte auf das ewige, unabänderliche Gesetz der Liebe und Gerechtigkeit,
nicht damit im engsten Zusammenhang stünde?!  Was namentlich, wenn, wie wir bereits bemerkt
und nachgewiesen haben und weiter nachweisen, gerade das Sittengesetz und nur das Sittengesetz
und nichts  anderes es ist, was dem Menschen an der Schrift zuwider, lästig und unerträglich ist?
Oder wer hätte es nicht an sich selbst erfahren, daß die Sünden, Torheiten und Ungerechtigkeiten
anderer uns nicht wehe, sondern wohl tun (sie müßten uns denn unmittelbar schaden)? Indem sie
unserer Selbstgefälligkeit und Eigenliebe schmeicheln, unserm Stolz aushelfen und uns zum Gebet
veranlassen: „Ich danke dir, Gott, daß ich nicht bin, wie andere Leute“, während die wahren Tugen-
den, die Gerechtigkeit und der Ernst anderer uns beschämen, niederdrücken und bange machen, un-
sern Neid erwecken und uns an unsere Gleichgültigkeit und Pflichtvergessenheit erinnern.

Oder worin hatte es seinen Grund, daß die Juden um die Freilassung eines Mörders baten und auf
Christi Beseitigung drangen? War es die Schlechtigkeit oder die Gerechtigkeit des Herrn, daß sie ihn

55



noch am Kreuze höhnten? Und warum vernehmen wir auch nicht ein beleidigendes Wort gegen die
beiden Mörder neben ihm? Und heißt es nicht sogar von einem Heiden (Pilatus): „Er wußte wohl,
daß die Hohenpriester und Ältesten Jesum aus Neid überantwortet hatten?“ Mt. 27,18. Vergl. noch
1. Joh. 3,12; 1. Petr. 4,4. Röm. 1,32; Spr. 29,27; Joh. 15,19; Gal. 1,10 etс.

Es kann aber nicht auffallen und befremden, daß gerade das  Sittengesetz uns unerträglich und
verhaßt ist, wenn wir bedenken, daß es nicht mehr, aber auch nicht weniger von uns fordert, als un-
bedingten Glauben und Gehorsam, d. i. völligste Verleugnung unsrer selbst und alles dessen, was
unserm sonst so öden und leeren Leben seinen, freilich nur trügerischen Inhalt und Reiz gibt, und
daß  unbedingter  Glaube  und  Gehorsam  gegen  Gott  uns  ganz  dasselbe  Schicksal  bereiten  wie
Christo. Oder wer müßte nicht einsehen, daß unserm Herrn nur seine treue, pünktliche, gewissen-
hafte Pflichterfüllung, das ist, sein unbedingter Gehorsam, also seine Liebe gegen Gott und den
Nächsten jenen furchtbaren Haß und Tod von Seiten der Welt und der Hölle zugezogen? Denn unbe-
dingter Gehorsam, vollkommene Liebe gegen Gott setzt wahren, tiefen Haß gegen alles, was wider
Gott ist. Christi offene und öffentliche scharfe Bestrafungen der Obersten gingen also notwendig
aus seiner Liebe zu Gott und zur verlorenen Menschheit hervor.

5.

Man wird uns nicht vorwerfen, daß wir irgend einen äußerlichen, toten Bibel- oder Buchstaben-
glauben verfechten, sondern erkennen, daß wir eben jeden Schein und alle Heuchelei der Schrift ge-
genüber bekämpfen und verwerfen, indem es uns einzig und allein um ehrliche, aufrichtige Annah-
me und Anerkennung der Schrift in ihrem ganzen Umfange, namentlich aber in ihren Grundwahr-
heiten im Sinn und Geist Christi und seiner Apostel zu tun ist, und zwar nur darum, weil die Schrift
in all ihren Teilen nichts anderes vertritt und verficht, als das eine, ewige und unabänderliche, allen
Menschen bewußte und von allen anerkannte und bestätigte Sittengesetz, und weil demnach Aner-
kennung und Heilighaltung der Bibel und dieses ewigen Sittengesetzes, des Gesetzes der Gerechtig-
keit und Liebe, oder Gerechtigkeit eins und dasselbe ist, wie umgekehrt Verwerfung der Schrift und
des einen ewigen Sittengesetzes oder Ungerechtigkeit und Unsittlichkeit eins und dasselbe ist. Daß
man diese Wahrheit nicht zu kennen scheint, oder aus allen Kräften und mit allen Mitteln bemüht
ist, sie Lügen zu strafen, liegt in der Natur der Sache; sie ist aber so offenbar und liegt so klar und
unwiderleglich in der  Schrift  vor,  ist  auch durch die  ganze biblische und Kirchengeschichte so
handgreiflich erwiesen und bestätigt, daß ein weiterer Nachweis ganz überflüssig wäre.

Oder was machte denn diesen grellen Unterschied aus zwischen Christo, seinen Propheten und
Aposteln einerseits und den Obersten der Juden andrerseits? Was brachte sie in diesen furchtbaren
Gegensatz? Doch einzig und allein der Umstand, daß Christo, seinen Propheten und Aposteln die
ganze Schrift heilig war, während die Juden sich nicht im mindesten an dieselbe kehrten; daß jene
unbedingt, einzig und allein von der Schrift sich belehren und bestimmen ließen, sich selbst, eigne
Vernunft, Gefühle und Begierden der Schrift oder Gott und dessen Gesetz zum Opfer brachten,
während die Juden ganz außerhalb der Schrift standen als Knechte der Eigenliebe und Selbstsucht,
der Lust und der Finsternis, der Lüge und Ungerechtigkeit, was sich in den beiderseitigen Werken
überzeugend genug herausgestellt hat. Wir sollen aber nicht meinen, daß die Juden bei allem dem
nicht als Bibelgläubige wollten angesehen werden, wie sie denn immerdar die Bibel vorschützten
und sich als eifrige Wächter der Schrift oder des Gesetzes geberdeten. Ja der Herr mußte durchaus
wider das Gesetz sein, während es ihnen scheinbar einzig und allein um das Gesetz zu tun war.

56



Ihre Schriftverehrung war demnach lauter Schein und Heuchelei, oder eine mutwillige, furchtba-
re Selbsttäuschung, zugleich aber auch ein schlagender Beweis dafür, daß sie gut wußten und fühl-
ten, wie heilig, unverletzlich und unantastbar die Schrift ist.

Nun mache man die Anwendung und den Schluß auf unsere Zeit, ob unsere Schriftverehrung in
all ihren verschiedenen Abstufungen nicht auch lauter Schein sei,  wenn wir die Grundwahrheiten
derselben gänzlich ignorieren und beiseite lassen, oder als horrend bekämpfen und schmähen.

Welches moderne, christliche Lehrbuch anerkennt z. B. jene traurige Wahrheit und macht Ernst
damit, daß der Mensch Gott und seinen Nächsten haßt? Daß man diese Wahrheit ignoriert, bestrei-
tet oder doch abschwächt, ist leicht zu begreifen, indem sie zu tief in des Menschen Traum und
Wahn hineinschlägt. Allein gibt es eine Tatsache in der ganzen Geschichte, vorzugsweise in der jü-
dischen und christlichen, die je und je handgreiflicher und furchtbarer bestätigt worden wäre und
würde?

Wer anerkennt ferner die mit Notwendigkeit daraus hervorgehende Wahrheit,  daß der Mensch
moralisch durchaus verderbt und verloren ist, untüchtig zu allem wahrhaft Guten? Denn wenn die
Liebe (Gott und) dem Nächsten nichts Böses tut (Röm. 13,10), so tut umgekehrt der Haß Gott und
dem Nächsten nichts  Gutes, nichts zu Gefallen,  sonst wäre es ja nicht Haß; so ist alle Tugend,
Frömmigkeit und Gottesverehrung des Fleisches nur Schein, indem sie nicht aus Achtung, Liebe
und Gehorsam hervorgeht, sondern aus Mißtrauen, Unglauben, sklavischer Furcht, Selbstbehaup-
tung, Hoffart, Lohnsucht und Feindschaft.

Daraus folgt mit Notwendigkeit jene andere bekannte Wahrheit,  daß wir gerecht sind ohne des
Gesetzes Werke, ohne all unser Dazutun, aus Gnaden durch den Glauben an Jesum Christum; also
auch die viel geschmähte Lehre von der ewigen, freien, unabhängigen Erwählung (Prädestination),
die indessen in Gottes Gerechtigkeit und in des Menschen Verderben ihren Grund hat und nicht in
irgend einer Willkür; ebenso die Lehre von unsrer Versöhnung mit Gott durch stellvertretende Ge-
nugtuung. Aber welche moderne Glaubens- und Sittenlehre versteht und verficht diese Grundwahr-
heiten?

Und welcher Prediger macht Ernst mit der biblischen Unterscheidung zwischen Kindern Gottes
und Kindern der Welt, zwischen solchen, die aus Gott und solchen, die vom Argen sind? Wir mei-
nen nicht in selbstsüchtiger Weise, um unsere Gegner tot zu schlagen, wie diese ernste biblische
Wahrheit so leicht und vielfach mißbraucht wird, sondern im biblischen Sinn und Geist. Wenn man
aber vorgibt, das wäre Anmaßung und Selbsterhebung, und aus Bescheidenheit und Behutsamkeit
könne man nicht so unterscheiden, so fragen wir, ob denn die biblischen Männer unbescheiden und
anmaßend gewesen, die doch diesen Unterschied gekannt und Ernst damit gemacht. Und wie kann
man den Apostel Johannes noch vorzugsweise den Apostel der Liebe nennen, da doch kein anderer
so  scharf  und schroff  unterscheidet  zwischen  Kindern  Gottes  und Kindern  des  Teufels?  1.  Br.
3,8.10; 4,5 f.; Joh. 8,23.44 etc. etc.

Welche christliche Schrift läßt dem Menschen, wenn auch nicht viel, so doch wenigstens etwas,
zum mindesten ein Sehnen und Verlangen nach Gott (siehe dagegen Röm. 3,11; Joh. 6,44.37.), et-
welchen guten, freien Willen? (Siehe dagegen Phil. 2,13.) Wer glaubt und lehrt nicht, so wenig er’s
anerkennen will, daß wir durch des Gesetzes Werke gerecht und selig werden, d. i. uns selbst selig,
zum Himmel tüchtig und würdig machen können und müssen? Haben wir demnach nicht den blo-
ßen Schein der Schrift, ihre Sprache und Schale, während wir ihr Wesen, ihren Geist und Kern ver-
leugnen und unterdrücken und ihre Grundlehren beseitigen?

57



Daß man gegen jene Kernlehren der Schrift viele Bedenken hat, kann nicht auffallen, aber höchst
befremdend ist es und unwürdig, daß man trotz der Verkennung derselben seine eigne Lehre den-
noch für biblisch ausgibt und ihr einen so biblischen Schein und Anstrich aufzwängt, anstatt die
Schrift ehrlich und offen beiseite zu legen.

Sind aber alle jene Bedenken nicht bloßer Vorwand, und ist es nicht pure, heuchlerische Aus-
flucht, wenn man vorgibt, um der Konsequenzen willen jene Grundwahrheiten nicht annehmen zu
können? Da man doch weiß, daß die Männer Gottes jene Wahrheiten offen gelehrt und sich selbst
gestehen muß, daß sie nicht nur keine argen, sondern lauter herrliche Folgen gehabt, lauter gute
Früchte getragen haben. Wenn man doch den Sinn und Charakter, die Arbeit und Erfolge der Apo-
stel bewundern muß und sich ihnen nicht entfernt gleichstellen darf (während man sich doch hoch
über sie erhebt), stellt man dann seiner eignen Lehre und Wirksamkeit nicht das schlimmste Zeug-
nis aus damit? Hat die so auffallende Verschiedenheit der Gesinnung und des Charakters, der Wirk-
samkeit und der Erfolge ihren Grund nicht gerade, nicht einzig und allein in der himmelweiten Ver-
schiedenheit des Grundes der Lehre?

Zu welchen unbedachtsamen, dummen und unpraktischen Menschen aber macht man die Pro-
pheten und Apostel mit seinen tausend Bedenken, mit seinen Befürchtungen vor den schlimmen
Konsequenzen?

Sind aber vielleicht jene Kern- und Grundlehren nicht in der Schrift enthalten, oder doch unsi-
cher  und unbestimmt,  und nicht  überzeugend nachzuweisen?  Wäre  das  der  Fall,  man hätte  die
Schrift nie angegriffen; lägen dieselben nicht deutlich und bestimmt genug vor, man würde sich mit
der Schrift ganz eins fühlen, da man diese aus keinem andern Grunde anstößig findet, als weil sie
ganz und gar von jenen, dem Fleische so unbequemen Wahrheiten durchdrungen und getragen ist.

Nicht das also ist irrig und verbrecherisch,  Wichtigeres und Unwichtigeres, Grundwahrheiten
und untergeordnete  Dinge  in  der  Schrift  zu  unterscheiden,  wohl  aber  das  unredliche  Manöver,
scheinbar unwichtige, irrige oder anstößige Dinge aufzugreifen, um damit das Ansehen der Schrift
umzustoßen und die Grundlehren völlig zu entkräften.

Ist aber der Grund und Kern, der Sinn und Charakter, der Zweck und das Streben der biblischen
Schriftsteller gerecht, weise und herrlich, dann eben so sehr auch ihre scheinbar ganz unwichtigen,
unnützen und anstößigen Erzählungen, Vorschriften und Gesetze.

So hat der menschliche Leib wichtigere und unwichtigere, edlere und unedlere Glieder und Teile;
Teile, deren leiseste Verletzung den Tod des ganzen Leibes zur Folge hat, und Glieder, die ohne gro-
ßen Nachteil oder doch ohne Gefährdung des Lebens entfernt werden können. Aber gleichwohl ist
auch das scheinbar unwichtigste Glied nicht unnütz oder überflüssig am Leibe; es hilft dessen Voll-
kommenheit ausmachen, und seine Entfernung wäre eine Entstellung und Störung des ganzen Lei-
bes. Was aber noch wichtiger ist: ein jedes noch so unscheinbare Glied hat Anteil an der Würde,
Ehre und Herrlichkeit des ganzen Leibes oder des Hauptes, weil es ein Teil des Ganzen ist, zu des-
sen Vollendung beiträgt und vom gleichen Blut und Saft durchströmt und ernährt, vom nämlichen
Haupt regiert wird und demselben dient. Das unscheinbarste Glied verletzen und verachten, heißt
demnach, das Haupt und den ganzen Leib verachten und verletzen; ja ein Glied beleidigen und ver-
letzen kann man nur, wenn und weil man den ganzen Menschen haßt und zu beleidigen sucht. Wer
weiß es aber nicht, daß sogar das Kleid Anteil hat an der Ehre eines Mannes? Also ist auch das Un-
wichtigste in der Schrift heilig, weil das Ganze das Buch, das Wort Gottes ist.

Doch verstehe man es wohl: Nicht darum ist eine Erzählung oder irgend eine Vorschrift oder Ze-
remonie der Bibel wichtig und heilig, weil sie in dem heiligen Buche steht, sondern sie befindet sich

58



in der Schrift, weil sie heilig oder aus Gott ist, von demselben Mann, in demselben Sinn und Geist
und mit dem gleichen Zweck niedergeschrieben, wie die wichtigsten Wahrheiten; sie dient also auch
in ihrer Weise dem gleichen Zwecke. Wider alle Zweifel und Einwürfe gegen diese Behauptung ge-
nügt uns die oft berührte, unwiderlegte Tatsache, daß dem Herrn und seinen Aposteln sogar das so-
genannte A. T. in all seinen Teilen Gottes Wort war, und daß in Erkenntnis, Weisheit und Gerechtig-
keit noch niemand sie überholt hat. Mt. 7,12; Röm. 15,4; 2. Tim. 3,15 f.; 1. Kor. 10,11; Gal. 4,21-
31, besonders V. 24.

Die eigentliche Frage und der ewige, nie ruhende Streit ist also der: „Soll die Schrift allein und
unbedingt gelten? Soll und muß ihre Lehre als die ewige, unveränderliche und absolute Wahrheit
anerkannt und aufgenommen, soll und muß ihr unbedingt und ohne Vorbehalt geglaubt und ge-
horcht werden? Oder darf der Mensch daraus nehmen, was er will? Soll und darf die Vernunft und
das eigene sittliche Gefühl auch etwas sagen und gelten in Sachen der Wahrheit und Gerechtigkeit
Gottes?

Darauf können wir nur in bisheriger Weise, das ist, in biblischem Sinne antworten: Wäre der
Mensch gerecht und frei, d. i. liebte er Gott, so wäre er mit der Schrift vollkommen einverstanden,
und würde sich in ihm kein Verdacht und Widerspruch dagegen erheben. Das beweisen wir damit,
daß der Herr und seine Apostel nicht nur unbedingt, mit Dank und völligster Selbstverleugnung der
Schrift sich hingegeben haben, sondern auch gerecht und frei und weise gewesen sind. Wenigstens
hat die Wissenschaft das noch nie im Ernst oder überzeugend widerlegt.

Weil aber der Mensch nicht gerecht und frei ist; weil er Gott weder kennt noch von Herzen liebt,
sondern voll Mißtrauen, sklavischer Furcht und Haß ist gegen ihn: so urteile man selbst, ob ihm ein
Urteil zustehen kann in Sachen Gottes, und ob er gerecht richten kann und wird zwischen sich und
Gott.

Nicht daß dem Menschen das richtige, gesunde Gefühl und Urteil abginge, oder daß seine Ver-
nunft an und für sich verderbt und böse wäre; da er aber mit Gott zerfallen und entzweit ist, kann er
seine Vernunft, seine Gaben und Fähigkeiten nur zum eignen Vorteil und zum Nachteil Gottes ge-
brauchen, indem es ihm sein Argwohn und Haß gegen Gott, sowie sein Stolz und Selbsterhaltungs-
trieb unmöglich machen, ehrlich, gerecht und wahrhaftig zu sein. Durch seine Feindschaft und Ei-
genliebe ist er dazu verdammt, zur Unvernunft und Unwahrheit und zu den verwerflichsten Mitteln
zu greifen, um sich nicht ergeben zu müssen und in Schanden dazustehn.

Es sind demnach nur zwei Dinge möglich:  Entweder sich unbedingt Gott und also auch der
Schrift unterwerfen, sich ganz und allein von ihr bestimmen, lehren und regieren lassen mit Ver-
zichtleistung auf eignen Sinn und Willen und mit Verleugnung eigner Gedanken, Begierden und
Wege; oder aber sich neben, das ist, über Gott und die Schrift stellen, Gott das Gesetz vorschreiben
– weil ein Nebeneinanderbestehen nicht möglich ist, da Gott und Mensch nicht eins, sondern völlig
wider einander sind – und, um dieses desto leichter zu erreichen, einen frommen, demütigen ergebe-
nen und himmlischen Schein annehmen, sich als Freund und Gesinnungsgenosse Gottes, als gehor-
sam, gläubig und evangelisch stellen. Gal. 5,17; Röm. 8,6 f.; Mt. 16,23.

Jenes ist der Standpunkt, der Ausgang und das Ziel der Schriftlehre, dieses der Standpunkt der
früheren jüdischen und seitherigen christlichen Lehre nicht minder, als jeder heidnischen, und zwar
nicht allein der allgemein christlichen, sondern auch der speziell evangelischen und gläubigen Leh-
re, wo diese nämlich die Schrift nicht ehrlich und unbedingt als  das aufnimmt und anerkennt, als
was sie sich unzweideutig darstellt.

59



Wenn man aber das als Buchstabenglauben und Bibliolatrie bezeichnet, so kommt dies nur daher,
weil man doch irgend was haben muß, um die Wahrheit mit einigem Schein beseitigen zu können,
und weil man nun leider nichts Triftigeres und Besseres hat, als solche völlig aus der Luft gegriffe-
ne Schlagwörter. Der beliebte Einwand aber, es sei leicht, die ganze Bibel in globo als Gottes Wort
anzunehmen, ist höchst lächerlich; oder warum wird sie denn von keinem, der sich zu den Gelehr-
ten und Gebildeten zählt, angenommen, wenn das so leicht ist? Etwa, weil die Gelehrten so gründ-
lich und nicht so leichtgläubig und einfältig oder albern sind? Wozu macht man denn den Herrn und
seine Apostel mit solchem Vorgeben und Wahn! Das meinen wir fühlbar und deutlich gemacht zu
haben, daß nichts schwerer und unmöglicher ist, als die Annahme und Anerkennung des Geistes der
Schrift und ihrer  Grundwahrheiten und  Kernlehren, während der  Schein- und  Buchstabenglaube
und die Annahme von Nebendingen und untergeordneten Lehren nur deshalb je und je so allgemein
war und ist, weil das sich ganz gut mit dem Geiste der Zeit oder der Ungerechtigkeit verträgt. Hin-
wiederum ist  die  Annahme der  ganzen Schrift  leicht  und ergibt sich von selbst,  wenn man die
Hauptsache zugibt und göttlichen Respekt hat vor dem einen, ewigen Gesetz, d. i. vor Gott selbst,
und alles andere demselben hintanzusetzen Willens ist.

Von welcher Seite wir demnach auch die Sache betrachten und anfassen, sie führt uns immer
wieder zu der Wahrheit, daß, wer aus Gott ist, die ganze Schrift als Gottes Wort anerkennen wird,
und daß umgekehrt, wer mit der Schrift sich nicht eins fühlt, sich mit ihr nicht von Herzen befreun-
den kann, mit Gott zerfallen ist und das eine, ewige Gesetz der Gerechtigkeit und Liebe nicht kennt,
achtet und ehrt.1

Oder wer ist inkonsequent, die biblischen Schriftsteller oder die Schriftgegner? Sind jene sich
etwa nicht treu geblieben in der Durchführung ihres obersten Gesetzes, da diese im Gesetz der Lie-
be, Gerechtigkeit und Humanität mit ihnen scheinbar ganz einig sind, oder einig zu sein vorgeben
und nur in untergeordneten (?) Dingen von ihnen abzuweichen behaupten?

Welcher Gelehrte getraut es sich, nachzuweisen, daß jene Grundlehren vom völligen Verderben
des Menschen, von der ewigen Erwählung, von der Gerechtigkeit des Glaubens, der Erlösung aus
Gnaden, und ganz besonders von der stellvertretenden Genugtuung mit dem Gesetz der Liebe nichts
zu tun haben? Ist es so schwer zu erkennen, daß alle diese Lehren mit Notwendigkeit aus jenem na-
türlichen, ewigen und vollkommenen Gesetze hervorgehen, nichts anderes sind, als eine Folge, eine
konsequente Durchführung, Aufrichtung und Handhabung desselben?

Folglich sind die Schriftgegner inkonsequent, oder besser gesagt: sie sind sich auch ganz konse-
quent, insofern sie eben im obersten Gesetz mit den Männern der Schrift nicht einig sind, das ist,
von diesem Gesetz keine Ahnung und kein Gefühl haben, praktisch ganz außerhalb dieses Gesetzes
stehen und ohne dasselbe leben und darum auch in allen andern Punkten die Schrift nicht verstehen
und anderer Gefühle und Ansichten sind.

Wir haben oben schon darauf hingewiesen, wie die Propheten und Apostel in allen Verhältnissen,
für jeden Stand und Beruf das Gesetz der gegenseitigen Achtung und Liebe handhaben, diesem Ge-
setze in allen Vorkommenheiten konsequent treu bleiben, immer von diesem einen Gesetze ausge-
hen und in keinem Teil ihm untreu werden, oder es außer Acht lassen und verleugnen; eben so dar-
auf, daß sie selbst mit ihren Jüngern und aufrichtigen Freunden nach diesem Gesetz der Liebe ge-
handelt, Gott über Alles und von ganzem Herzen geliebt haben und ihren Nächsten wie sich selbst.

1 Daß das ein Zirkel ist, geben wir zu; nichts desto weniger bleiben wir dabei, weil es einfach die unwiderlegliche
Lehre der Schrift ist. Auf andere Einwendungen, die man dabei noch so leicht machen kann und macht, gehen wir
nicht ein, indem der Aufrichtige und Nachdenkende selbst die Erklärung und Lösung leicht findet.

60



Wer nun sich selbst ehrlich kennen und beobachten will, wird der behaupten dürfen, er tue es den
Männern der Schrift hierin auch nur von ferne nach? Wer kann so konsequent das allein Richtige
und Unfehlbare finden und treffen, so unparteiisch und ohne Ansehen der Person in wahrhaftiger
Liebe und Selbstverleugnung richten und raten, wie sie das tun? 1. Kor. 6,7 f.; Röm. 2,1-5.17-24;
12,14-21; 13; 14 etc. Phil. 2,2 ff.; Gal. 5,26–6,1 ff. Eph. 5,21–6,6; 1. Petr. 3,1.2; Mt. 5,39 ff.; 20,25-
28 etc. etc.

Wer kann so sich hingeben und aufopfern für andere? Wer um der Wahrheit und Gerechtigkeit
willen auf alles verzichten und alles drangeben, was sonst dem Menschen das Liebste und Höchste
ist und was allein sein irdisches Leben noch in etwa angenehm und erträglich macht? 2. Mo. 32,32;
4. Mo. 12,1-3.11-13; 16; 14; Röm. 9,1 ff.; Apg. 20,23 f.; 21,13.27 ff.; Jer. 9,1; Dan. 9,3 ff.; Neh.
1,4 ff.; Esra 9,3 ff.; 10,1 ff.; Apg. 7,59; Hebr. 11,35 ff.; 1. Kor. 4,9 ff.; 2,1-5. Phil. 3,7 f.

Wer es ihnen nachtut oder auch nur ehrlich nachtun möchte, muß der nicht eins sein mit ihnen,
von der höchsten Achtung und Ehrerbietung erfüllt gegen sie? Wenn wir sie aber auch nicht von fer-
ne erreichen, kann es dann etwas Unwürdigeres und Schmachvolleres geben, als uns in solcher Wei-
se über sie zu erheben und abzuurteilen?

Wir haben früher bemerkt, daß, wer nicht gerecht ist, Gott, dessen Gedanken und Wege, also
auch dessen Wort nicht verstehen kann, indem Gott lauterste, reinste Gerechtigkeit ist. Nun fragen
wir: Wer ist gerecht, d. i. wer tut seine Pflicht? Wer achtet, ehrt und liebt seinen Nächsten wie sich
selbst? Von der Liebe gegen Gott gar nicht zu reden. Wer macht sich nicht der Einbildung, Selbstge-
fälligkeit und Überhebung über seine Mitmenschen, der Unlauterkeit, Verstellung, Habsucht und al-
lerlei Ungerechtigkeit schuldig? Wer müßte nicht erröten, ja wer möchte sich nicht verkriechen vor
Scham und Schande, wenn er vor Freund oder Feind offenbar wäre mit seinen innersten Gedanken,
Begierden, Beweggründen und Absichten? Wem geht seine einfache, natürliche, alltägliche Pflicht
über alles? Wem steht das Gesetz der Gerechtigkeit, Liebe und Herrlichkeit so hoch, daß er sich
auch nicht das mindeste Entehrende erlaube und auf Tod und Leben wider alles Ungeziemende
kämpfe und jede sündliche Regung gleich im Keime ersticke?

Und wir, die wir nicht gerecht sind, ja uns um die Gerechtigkeit gar nicht kümmern (denn wem
es ehrlich und ernstlich um die Gerechtigkeit zu tun wäre, der wäre schon gerecht), die wir im Um-
gang mit unsern Angehörigen, im Handel und Verkehr mit unsern Nebenmenschen unsere einfache
Pflicht so schnöde versäumen und verleugnen: wir wollen die Schrift meistern? Wir setzen uns zu
Gericht über die Männer Gottes und maßen uns an, sie zu lehren, was Wahrheit und Gerechtigkeit
ist und was sich ziemt und nicht ziemt? Wir wollen im fremden Hause reformieren und unsere
Weisheit und Tüchtigkeit anbringen und beweisen, und müssen uns selbst gestehen, daß es im eig-
nen Hause erbärmlich aussieht? Ist das nicht höchst lächerlich, töricht und ungerecht?

Mit dem Munde mögen wir die Lehre und Liebe Christi rühmen; in der Tat aber wissen wir
nichts davon und wollen nichts davon wissen. Wenn’s drum geht, weisen wir sie mit Unmut und
Feigheit, wo nicht mit Stolz und Entrüstung als untunlich und ungerecht, als Unsinn und Schmach
von uns. Oder mute dem einen oder andern alles Ernstes zu, er, der Größere und Höhere, solle dem
Kleineren und Geringeren dienen, oder dem, der ihn auf den rechten Backen geschlagen, auch den
andern darbieten, oder gar für einen Feind und Ungerechten alles, auch sein Leben hingeben: siehe,
wie er dir begegnen und über dich herfahren wird! Und doch ist gerade das die Lehre und Liebe
Christi. 1. Mo. 25,23; Röm. 9,12; Mt. 20,25 ff.; 5,39 f.; Joh. 13,14 ff.; 1. Petr. 3,18; Kol. 1,21 f.;
Röm. 5,10. etc. etc.

Es ist sehr leicht, Christi Lehre und Liebe zu rühmen, wenn man sich für seine Person nicht im
mindesten darum kümmert, solange man seine eigene Lehre und Praxis hat und sein Ich, seine Lust

61



ungehindert schalten läßt; ja in diesem Falle kommt die scheinbare oder heuchlerische Anerkennung
der Liebe und Lehre Christi dem Menschen sehr zustatten, insofern er damit sein eigentliches, wah-
res Wesen und Streben verhüllen kann. Wer aber Christi Lehre und Liebe kennt und Ernst macht da-
mit, dem möchte das Lob derselben auf den Lippen erstickt werden durch seine eigne Torheit und
Erbärmlichkeit.

Das wagen wir zu behaupten, daß jede noch so unnatürliche und unsinnige Lehre und Religion,
Papsttum und Pharisäismus und die widerlichste Frömmelei und schmählichste Knechtung uns in
der Praxis lieber und erträglicher sind, als Christi Lehre und Liebe. Wie ließe sich sonst die Tatsa-
che erklären, daß jene zu allen Zeiten in aller Welt verbreitet gewesen und geduldet worden sind,
während die Lehre und Liebe Christi noch nirgendwo Platz gefunden, als auf dem Kreuz und Schei-
terhaufen!

________________

Darum mag ein jeder bedenken, was er tut, wenn er die Schrift beseitigt, er sei weltlicher oder
geistlicher Herr, Seelsorger und Lehrer oder einfacher Bürger und Familienvater. Er mag sich ernst-
lich und redlich fragen, ob er in aufrichtiger Liebe und Selbstverleugnung nur das Wohl des Volks,
seiner Gemeinde und Kinder im Auge habe, wenn er doch der Schrift im Herzen abgeneigt ist, und
ob er derselben nicht eben deshalb abhold sei, weil sie ihm seine wahre Pflicht zu sehr ins Gewissen
schärft und seinen selbstsüchtigen Gelüsten so mächtig in den Weg tritt.

Wer die Bibel kennt und kennen will; wer sich selbst, seine Kinder und Anbefohlenen achtet und
liebt; wer den Ernst des Lebens ein wenig erfahren hat und auch nur in etwa zu ermessen und zu
fühlen vermag, welche wichtige, hohe und heilige Sache es ist um eine unsterbliche Menschenseele,
und was das in sich faßt: ewig verloren oder ewig gerettet: der muß und wird die Schrift mit allen
Kräften seiner Seele lieben und umfassen und nichts so sehr wünschen, als daß das Wort derselben
immer mehr von ihm und den Seinen erkannt werde und in ihm und seinen Angehörigen lebe und
regiere.

Wer dagegen die Schrift nicht kennt, nicht hoch und heilig hält als sein einziges Licht und Heil,
der weiß nicht, was Sünde, Not und Verlorenheit ist, und hat eignem und fremdem Elend und Jam-
mer noch nie auf den Boden gesehen; von dem erdrückenden Ernst menschlichen Daseins und der
vernichtenden ewigen Gerechtigkeit hat er keine Ahnung; oder er hat es bis jetzt über sich ver-
mocht, wider besser Wissen und Gewissen sich das alles auszureden, es zu verdecken und zu be-
mänteln; der mag Tugend und Gerechtigkeit, Menschenliebe und Uneigennützigkeit vorgeben und
im Munde führen: von wahrer Liebe und Gerechtigkeit hat er so wenig Begriff, als ein Unmündi-
ges, und ist so weit davon entfernt, als die Erde vom Himmel; bis dahin ist er genährt und getragen
von lauter Eigenliebe und Selbstsucht, und was wahrhaftiges Glück ist,  darüber hat er noch nie
nachgedacht.

Ein Beweis dafür ist unsere aufgeklärte Zeit, unser so viel gepriesenes, in so mächtigem Fort-
schritt begriffenes Jahrhundert. Oder wo ist denn gegenseitige Achtung, Liebe, Treue und Gerech-
tigkeit? In welchen Schichten und Kreisen, in welchem Stand und Beruf, in welchem Zweig der
Wissenschaft und Kunst ist wahrhaftiges Licht und Heil? Wer und was bietet einen wahren Halt und
Verlaß, eine sichere Zuflucht und Ruhestätte? Ist nicht alles untergraben und im Wanken, oder be-
reits zusammengestürzt und gerichtet? Oder wer hat Vertrauen in die Gegenwart und Zukunft? Und
worauf gründet er es? Wem ist nicht unheimlich zu Mute, wenn er sieht und hört, wie es im Verbor-
genen gärt und im Finsteren sich regt, und welche unheilbrütenden Mächte im Geheimen und offen
wirksam sind, und welche gewitterschweren Wolken sich von allen Seiten zusammenziehen?

62



Daß man aber allerlei Lichtseiten aufzufinden bemüht ist und alsbald darauf hinweist, wenn da
oder dort ein scheinbar heller Punkt hervortritt, verrät man damit nicht nur zu sehr das Gefühl und
Bewußtsein, daß aller Halt und Boden fehlt und alles aus den Fugen ist?

Und wie klein ist die Zahl derer, die es im Grunde nicht fühlten und sich selbst gestehen müßten,
daß an allem dem die so mächtig eingerissene Gottentfremdung, d. i. die Entfremdung von der Bibel
die Schuld trägt? Trotz dieses Gefühls und Geständnisses aber will niemand zur Schrift zurück. Aus
welchem Grunde? Aus Furcht und Bewunderung vor dem Tier aus dem Abgrund (Offb. 13). Der
Menschengeist ist auf eine Stufe der Entwickelung und Macht gelangt, die es ihm unmöglich macht,
sich noch in früherer Weise unbedingt der Schrift zu unterwerfen. Forschung und Wissenschaft ha-
ben so manches zutage gefördert, und so vieles ins klarste Licht gesetzt, daß es rein unmöglich, wo
nicht gar ein Vergehen wäre, das nicht anerkennen und auf dem kindischen Standpunkt der Schrift
stehen bleiben zu wollen. Soll es denn keinen Fortschritt geben in der Erkenntnis, keine Fortentwi-
ckelung des Menschengeistes und des Lehrbegriffs? Sollen alle bisher gemachten Entdeckungen
und Resultate nichts sein und gelten? Kann und soll man sie leugnen und umstoßen? Und hat uns
Gott in der Bibel etwas Abgeschlossenes und Unveränderliches gegeben? Darf und soll man das
nicht um- und weiterbilden je nach den Bedürfnissen und Anforderungen, der Erkenntnisstufe und
dem Standpunkt der Zeit? So urteilt man, und die Besseren und Besten erwarten nun Heil und Hilfe
von einer neuen Ausgießung des Heiligen Geistes, oder von irgend einem unmittelbaren Eingreifen
Gottes; von irgend einem Wunder von oben, ohne zu erkennen und zu bedenken, daß der Heilige
Geist in und mit dem Worte wirkt und gegeben wird und zur Erkenntnis des Wortes treibt, und daß
das größte Wunder und mächtigste Eingreifen, die Macht, Weisheit, Hilfe und Herrlichkeit Gottes
das geschriebene Wort ist. Oder man höre die Schrift: Apg. 10,44; 2,38; Gal. 3,2 und 5, und beden-
ke, daß die Propheten und Apostel nichts gehabt, gekannt und gepredigt, als das geschriebene Wort
und mit diesem Worte solche Wunder gewirkt, so Großes ausgerichtet. 5. Mo. 4,2; 28,14 f.; 30,10;
31,10-13; Jos. 1,7; 23,6.14 f.; Jer. 1,9 f.; 23,22.28 ff.; Hes. 2,7 bis 3,4; 2. Kön. 17,13 ff.; 2 Chron.
36,16.21; Esra 9,4.10 ff.; Neh. 1,7 ff.; 8,1.3.5.8.13 f.; 9,3 etc. 2. Tim. 4,2 und daß der Herr, bevor
die Apostel den Heiligen Geist empfingen, sie die Schrift verstehen, erkennen und glauben lehrte
und nichts so sehr an ihnen schalt und rügte, als ihre Unkenntnis, ihren Unverstand und Unglauben
in Bezug auf das geschriebene Wort. Lk. 24,25-27.44-49; Mt. 26,54.56; Joh. 2,17.20; 20,9; vergl.
mit Gal. 4,21.

Was aber das Wort ist und vermag, was man in und an ihm hat, das sagen uns z.  B. die Stellen:
Röm. 1,16 f.; 1. Kor. 1,18.21; 2. Tim. 3,15-17; Hebr. 4,12 f.; Jak. 1,21.18; 1. Tim. 4,16; 1. Joh. 1,1-
4; 2. Joh. 9; 5. Mo. 11,27 f.; 32,47; Jos. 1,8; Ps. 1,2 f.; 19,8-12; 119,9.11.104 f. etc. etc.

Wie viel  geschieht nicht,  um dem mit Grauen überhandnehmenden geistigen und materiellen
Elend und Verderben zu steuern? Welche großartigen, Zeit und Mühe raubenden Anstrengungen
werden nicht gemacht, um die menschliche Gesellschaft, um das Volk zu heben und vor gänzlichem
Verfall zu bewahren? Und welche Summen werden zusammengetrieben, und wie viele Menschen
und Kräfte in Anspruch genommen, um das einstürzende Gebäude zu stützen, um den Ruhm und
Ruf des neunzehnten Jahrhunderts zu retten? Aber wo zeigt sich eine wahre Frucht? Wo ein wirkli-
cher und verhältnismäßiger Erfolg? Tue man zuerst selbst, was man andern zumutet, und gebe dem
Volk die Bibel, also den lebendigen, wahren Gott zurück, nachdem man selbst zur Schrift und zu
dem Gott der Apostel und Propheten zurückgekehrt ist.

Die Erkenntnis und Furcht Gottes und des Gesetzes ist die einzige Sittlichkeit und Gerechtigkeit,
die Predigt und Handhabung des Wortes und des Gottes der Schrift  das einzige Mittel,  um der

63



menschlichen Gesellschaft gründlich aufzuhelfen, der einzige Damm gegen den Strom des sittlichen
und materiellen Verderbens.

Oder was sollte der Mensch noch scheuen und fürchten, wovor zurückbeben und was sich nicht
erlauben, wenn er keinen Gott, also auch keine ewige Gerechtigkeit und Vergeltung mehr zu fürch-
ten braucht?! Und was wolltest du mit deiner Mühe und Arbeit für die sittliche und materielle He-
bung des Volkes noch ausrichten, wenn du selbst den Gott der Bibel nicht kennst und ehrst? Ohne
die lebendige, wahre Erkenntnis und Furcht dieses Gottes ist bei dir keine Gerechtigkeit, Treue, Lie-
be, Demut und Selbstverleugnung möglich, kein Ernst und keine Ausdauer denkbar; ohne diese Er-
kenntnis und Furcht tappst du im Finstern und bist selbst beherrscht und geknechtet von den Sünden
und Torheiten, die du bei andern bekämpfst. Und meinst du, das Volk merke solches nicht? Es fühle
und sehe nicht so fein und scharf, wie du, und wisse nicht viel besser zu unterscheiden zwischen
Wahrheit und Schein, zwischen Ernst und Heuchelei, zwischen Kraft und leerem Wort, als unser ei-
ner?

Diese Ehre wird man der Schrift lassen müssen, daß nur  sie den Menschen erneuert und um-
schafft, ehrlich und natürlich, treu und wahrhaftig, gerecht, liebevoll und demütig macht, und daß er
nur bei ihr und durch sie zur Erfüllung seiner Menschenpflicht gelangt; während es außer ihr und
ohne sie keine wahre Tugend und Gerechtigkeit, keine Demut, Selbstverleugnung und Liebe gibt,
wohl aber Schein und Heuchelei, Ehr- und Herrschsucht, Habgier und Tyrannei; sonst hätte man in
der Tat Recht, nicht so viel Wert auf die Schrift zu legen und sich nicht so sehr um sie zu kümmern.
Wenn aber Gott der Herr zu Josua sagt:  „Laß das Buch dieses Gesetzes (die fünf Bücher Moses)
nicht von deinem Munde kommen, sondern betrachte es Tag und Nacht, auf daß du haltest und tust
ganz nach dem, was darin geschrieben steht. Denn alsdann wird dir’s gelingen in  allem, was du
tust, und wirst weislich handeln können“ (Jos. 1,8), so mag man daraus erkennen, wie viel an dem
Worte der Schrift gelegen sein muß. Man vergl. daselbst noch V. 7; ebenso 5. Mo. 6,6-9; 11,18-25;
Ps. 1,2; 2. Tim. 4,2; Ps. 119,9.

Es ist demnach nicht zu viel behauptet, wenn wir die Herabsetzung und Beseitigung der Schrift
als den Grund und Quell alles Übels und als das strafbarste Verbrechen am Volk bezeichnen, weil
dadurch allen andern Verbrechen Tür und Tor geöffnet wird. Dafür liefern uns die Juden den furcht-
barsten Beweis. Oder hätten die Obersten dem Volke Christum, seinen König, Erretter und Beglü-
cker genommen, wenn sie nicht zuerst das Wort der Schrift durch Verhüllung und Verdrehung ver-
drängt und durch ihre Tugend- und Sittenlehre ersetzt  und beseitigt  hätten? Wenn sie nicht die
Grundlehren, insbesondere die Lehre vom gänzlichen Verderben des Menschen und von der Ge-
rechtigkeit  des  Glaubens  abgeschwächt  und unterdrückt  hätten?  Würden sie  nicht  selbst  zuerst
Christum aufgenommen und dann auch dem Volke empfohlen haben, wenn sie Moses und die Pro-
pheten respektiert und verstanden und hätten verstehen wollen?

Und warum nahmen sie dem Volke zuerst das Wort und dann auch Christum und die Apostel?
Eben damit gerade im Volke Unwissenheit und Ungerechtigkeit,  blinder Gehorsam und Knecht-
schaft ungehindert fortwuchern könnten, weil das zu ihrem Vorteil gereichte, insofern sie dann an
der Spitze des Volkes bleiben und dasselbe ausbeuten konnten, während sie Amt und Brot zu verlie-
ren glaubten, wenn Christi Sache Bestand und Fortgang hatte. Daß sie aber das Volk mit dem Worte
und Christo auch um die leiblichen Segnungen und Güter gebracht, hat die Geschichte bewiesen,
obschon sie heuchlerisch vorgaben, um Jesu willen Gefahr für Volk und Land fürchten zu müssen.
Joh. 11,47 ff.

Man mag den Menschen zu Gefallen leben und so auf Menschen sein Glück bauen: dieses Glück
hat weder Grund noch Bestand. Man mag zwischen den Parteien zu vermitteln und sie zu vereinba-

64



ren suchen und meinen, etwas Großes und Gutes zu tun damit: der Dank und Erfolg wird kein ande-
rer sein, als der, daß man es keiner Partei zur Zufriedenheit macht und auf beiden Seiten schadet.
Das ist der Fluch dafür, daß man nicht an Gerechtigkeit glaubt, an die alleinige, ewige Gerechtig-
keit, die königlich für ihre Bekenner und Kinder sorgt und sie zuletzt mit Ehren krönt, angesichts
des Himmels, der Erde und der Hölle.

Oder wird man sich die Achtung des Volkes und der Mitmenschen erwerben, wenn man sie
selbst nicht achtet? Wenn man ihnen um gemeinen Vorteils willen die Wahrheit, also ihr wahres
Glück vorenthält und das bietet, was schmeichelt? So viel wird man doch zugeben, daß das Volk der
Juden seine Obersten so wenig geachtet und nach ihnen gefragt, so wenig sie es geachtet und nach
ihm gefragt, und daß sie des Volkes Fluch mit ins Grab genommen.

Dagegen mag sich derjenige alles Guten versehen bereits für dieses Leben, der die Schrift als
seine einzige Weisheit und Lehrmeisterin liebt und verehrt und als das wahre, ewige Licht und Heil
heilig hält, ohne sich nach beiden Seiten umzusehen. Je weniger gerade in unsern Tagen die Bibel
oder die Wahrheit erkannt und beachtet wird, je seltener darum auch Gerechtigkeit, Treue und Ehr-
lichkeit ist: umso mehr wird er sich mit seiner Erkenntnis und Heilighaltung der Schrift die Achtung
und Liebe seiner Anbefohlenen und Mitmenschen erwerben, ja Achtung auch seinen Feinden abnö-
tigen. Denn – wir wiederholen es – Quell und Inbegriff aller Gerechtigkeit ist der Bibelglaube, in-
dem nur die Schrift, sonst aber niemand im Ernst und in Wahrheit auf Gerechtigkeit, also auf die
Liebe des Nächsten dringt, so daß Bibelglaube und Gerechtigkeit oder Liebe des Nächsten eins und
dasselbe ist, vorausgesetzt, daß es nicht ein Scheinglaube sei, wie denn nicht allein der offene Un-
glaube, sondern auch der Scheinglaube ein Zeichen unsrer Zeit ist.

Findet er aber trotz allem dem dennoch nur Verkennung und Feindschaft, Spott und Hohn dem
Sichtbaren nach, so darf und wird das ihn gleichwohl nicht irre machen und entmutigen, indem er
leicht erkennen wird, daß das im Grunde nichts anderes ist, als der Neid, und daß ihm ohne das ein
sicheres Kennzeichen, ein unerläßlicher Beweis seiner Gerechtigkeit fehlen würde.

Geht es dir nun aber mit den Deinigen nicht um ewige Errettung, Ehre und Herrlichkeit, um Ver-
söhnung und Frieden mit dem lebendigen Gott, so wissen wir nicht, was du mit der Schrift tun und
weshalb du dich um sie kümmern solltest. Stellt sie sich deinem innersten Gefühl und Gemüt nicht
als die alleinige, ewige Wahrheit dar und erweist sie sich dir nicht als das einzige, wahrhaftige Licht
und Heil; macht dein Elend und deine Verlorenheit einerseits, ihre Lauterkeit, Aufrichtigkeit und
Gerechtigkeit,  ihre Treue, Güte und Barmherzigkeit andererseits sie dir nicht köstlich und ange-
nehm, wert und heilig: so lege sie nur beiseite und bemühe dich nicht, dich mit ihr abzufinden und
ihr die schuldige Achtung zu erzeigen, indem dir das doch nicht frommen wird. Nimmt sie dich
nicht unmittelbar und von selbst ein mit ihrer sittlichen Macht und Herrlichkeit; vermag sie nicht
dein Herz zu gewinnen und zu erwärmen mit ihrem Lebenshauch aus der Ewigkeit; so quäle dich
nicht damit, dir ihre Lehren zurecht zu legen und ihre Ansichten dir anzueignen, da das dir keinen
wahren Frieden bringen wird. Die Schrift will nur erfreuen und beglücken, helfen und wohltun, aus
Verlegenheit und Sünde, aus Angst und Not erretten und vom zukünftigen Zorn und Gericht, aus Tod
und Verderben erlösen: hat das keinen, hat das nicht den höchsten Wert für dich, so hat die Schrift
und der Bibelglaube keinen Zweck und nicht den mindesten Wert und Nutzen für dich, und es wäre
töricht, dich viel um sie kümmern zu wollen.

Die Schrift hat darum auch nie Miene gemacht, sich irgend jemand aufdrängen zu wollen, indem
ihr nichts so ferne und fremd ist, wie Zwang oder irgend ein unwürdiges Mittel; sie ist dazu viel zu
hoch und herrlich. Sie weiß, wen sie im Auge hat, für wen sie da ist. Diesen geht sie unermüdlich

65



nach; an den Übrigen aber sucht sie nichts. Trotzdem wird ihr niemand Parteilichkeit und Unge-
rechtigkeit vorwerfen oder nachweisen können.

Verwirft man aber das als Dualismus, so wird man sich doch gestehen müssen, daß man damit
die Schrift selber schmäht, indem sie unverhohlen und entschieden diese Lehre vorträgt, wie man
sich denn auch nur aus diesem Grunde mit ihr nicht vertragen kann. Daß man aber bei allem dem
dennoch als bibelgläubig erscheinen will oder doch seine Hochachtung vor der Schrift beteuert, ist
der unverfänglichste und schlagendste Beweis dafür, daß man sich der Hoheit, Lauterkeit und Ge-
rechtigkeit der Schrift gut bewußt ist in seinem Inneren, indem man sich sonst offen und ehrlich von
ihr lossagen würde.

66


	Vorbemerkungen
	I. Als was wollen die biblischen Schriftsteller betrachtet sein?
	1. Die neutestamentlichen
	a. Nach Christi eigener Erklärung
	b. Als was wollen die neutestamentlichen Schriftsteller betrachtet sein nach ihren eigenen Aussagen

	2. Als was wollen Moses und die Propheten betrachtet sein?

	II. Wie sind die heiligen Männer und biblischen Schriftsteller das geworden, als was sie nach Christi und ihren eigenen Aussagen wollen betrachtet sein?
	III. Wer wird die Schrift annehmen und wer sie verwerfen?
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.


