Ist die Bibel Gottes Wort?

Aus ihr selbst beantwortet

von

Joh. Friedrich Bula,

Pfarrer in Blumenstein

Basel
1872



Das Wort sie sollen lassen stahn
Und kein’n Dank dazu haben.
Luther.



Vorbemerkungen

Es wird vielleicht mancher die in dieser Schrift behandelte Frage eine unwichtige, unniitze oder
abgetane nennen, indem er sich und andere gerne mochte glauben machen, die frithere Ansicht {iber
die Bibel sei nicht haltbar; kein verniinftiger, wissenschaftlich gebildeter Mensch konne die ganze
Schrift im Ernste als Gottes Wort hinnehmen und nachweisen, und es sei von keinem wesentlichen
EinfluB} auf eines Menschen Theologie, Religion und sittlichen Gehalt, ob er die Bibel ganz als Got-
tes Wort anerkenne oder eine freiere Ansicht dariiber hege.

Allein so gerne man mit solchen Behauptungen seine ungegriindete Stellung und Haltung der
Schrift gegeniiber rechtfertigen und entschuldigen mdchte, so sehr verrdt man doch damit seine ei-
gene Unsicherheit und sein boses Gewissen, indem man sich fiir sein laxes Verhiltnis zur Schrift
auf nichts anderes zu berufen und zu stiitzen weil}, als auf das allgemeine ZeitbewuBtsein.

DaB aber die Frage iiber die Schrift die erste und wichtigste ist in der ganzen Heilslehre; daf} al-
les steht oder féllt mit ihr, und die ganze Theologie und Richtung eines Menschen durch diese Frage
bedingt und bestimmt ist, wird ein jeder zugeben miissen, der auch nur ein wenig auf die Sache
selbst eingehen will. Das geben wir allerdings zu, daB es von keinem wesentlichen Einfluf} ist, ob
jemand die Schrift zur Hélfte oder zu neun Zehnteln annimmt oder ganz verwirft; wir kennen indes-
sen nur eine vollige, von Herzen gemeinte Anerkennung der ganzen Schrift, oder aber eine teilwei-
se, d. 1. scheinbare Annahme, die einer volligen Verwerfung gleichsteht.

Wenn man heutzutage den Reformatoren so kostspielige steinerne und schriftliche Denkmale
setzt, wie die Zeitgenossen Christi den Propheten; wenn man ihrer Arbeit und Wirksamkeit, ihrer
Liebe, Hingebung, Uneigenniitzigkeit, Ausdauer und Griindlichkeit, ihren edlen Bestrebungen und
grofartigen Erfolgen, wie denen der Apostel, alle Anerkennung zollt und sich ihnen nicht gleichzu-
stellen wagt, sich selbst ganz unfihig bekennt, solche Dinge zu leisten: mdchte dann dieser uner-
reichbare Vorzug und Ruhm der Apostel und Reformatoren nicht einzig und allein darin seinen
Grund haben, dal} sich ihrem redlichen, wahrhaften Charakter die Schrift, ganz wie sie da vorliegt,
als Gottes Wort, als die alleinige, ewige Wahrheit erwies? Wer wiilite es nicht, dal der Glaube an
die Schrift sie zu dem gemacht, was sie waren; da3 nur das Wort und der Geist derselben sie in al-
lem bestimmt und geleitet, gestdrkt und aufrecht gehalten; ja, dall solche grof3e, unerhdrte Dinge
und Erfolge durch nichts anderes bewirkt und erzielt wurden, als durch das Wort, das sie wieder
hervorzogen und auf den Leuchter stellten? Wéhrend umgekehrt ihre Gegner nur dadurch ihre Geg-
ner und Widersacher wurden, nur dadurch sich so unriihmliche Denkmale setzten, dal} sie die
Schrift verwarfen, oder sie scheinbar achteten und 2manches aus ihr sich aneigneten, im Grunde
aber sich nicht an dieselbe kehrten.

Man hat gesagt, um die Schrift richtig beurteilen zu konnen, miisse man ganz unparteiisch an sie
herantreten, weder flir noch wider sie eingenommen sein. Ganz richtig! Aber wer ist frei von aller
Parteilichkeit? So lange der eine wie der andere von der Eigenliebe und Selbstsucht beherrscht, also
ungerecht ist, kann von Unparteilichkeit bei uns nicht die Rede sein. Waren wir in Wahrheit gerecht,
also unparteiisch, wir wiirden und mii8ten der Schrift unbedingt zustimmen; das diirfen wir von
vornherein behaupten. Nach der Schrift selbst gibt es aber bei unsrer jetzigen inneren Beschaffen-
heit und Stellung nur ein ,,entweder — ,,oder; entweder fiir oder wider die Schrift. Denn wie klein
und unbemerkbar anfianglich die Zu- oder Abneigung gegen die Schrift auch sei, die eine oder die
andere ist da, indem es keinen Mittelweg, kein Mittelding gibt, auch keinen Stillstand, kein andau-
erndes Verharren im Schwanken zwischen Zu- und Abneigung. So verschwindend klein darum auch
anfianglich die Stimmung fiir oder gegen die Schrift erscheine: sie mufl und wird zunehmen und im-

3



mer kenntlicher hervortreten; und so lange man auch schwankend, weder dafiir noch dagegen einge-
nommen erscheine: man wird sich entscheiden und dafiir oder dawider aussprechen miissen, oder
doch offenbar werden mit seinem eigentlichsten, innersten Gefiihl.

Wir stellen darum die Behauptung auf: Um die Schrift richtig und unparteiisch zu verstehen und
zu beurteilen, mufl man sie wahrhaft und von Herzen lieben, also von der hochsten Achtung und
Ehrfurcht vor ihr erfiillt sein. Oder wird derjenige, der ihr abhold ist, sie richtig verstehen und ge-
recht beurteilen? Kann von richtigem Versténdnis, gerechter Beurteilung eines Menschen bei dir die
Rede sein, wenn sich bei dir auch nur eine Spur von Abneigung, Neid und Hal3 gegen jenen Men-
schen vorfindet? Wirst du dich von deinem Feinde beurteilen und richten lassen wollen? Wirst du
deine Beurteilung und Verteidigung auch nur einem Manne tiberlassen, von dem du nicht weif}t, ob
er fiir oder wider dich ist? Verlangst du nicht mit Recht einen ergebenen, warmen, ja briinstigen
Freund, wenn es sich um eine Untersuchung und Beurteilung deiner Person oder deiner wichtigsten
und heiligsten Angelegenheit handelt?

Also wird man der Schrift auch das Recht zugestehen miissen, daf3 sie ein Urteil iiber sich nur
wahren und warmen Freunden und Verehrern gestatte, jedes Urteil aber eines Feindes als ungerecht,
als null und nichtig von sich weise; wie denn auch nur ein wahrer Freund sie richtig verstehen kann,
ein Feind aber sie nur kann mifiverstehen wollen.

Doch ist dabei zu bemerken, dafl wahre Liebe, Ehrfurcht und Hochachtung vor der Schrift zwei
Dinge voraussetzt: 1) da3 die Schrift etwas Edles und Wiirdiges, also gerecht und wahrhaftig ist, in-
dem von wahrer Hochachtung und Liebe zu etwas Unwiirdigem und Ungerechtem nicht die Rede
sein kann; 2) daf3 derjenige selbst auch gerecht und wahrhaftig, also unparteiisch ist, der die Schrift
hoch und heilig hilt, achtet und liebt, indem Ungleiches, einander Entgegengesetztes sich nicht ver-
einbaren, Unedles das Edle, der Ungerechte den Gerechten, der Liigner den Wahrhaftigen nicht lie-
ben kann. Bist du z. B. gerecht, so sind’s auch deine Freunde und Verehrer, falls sie nicht blof3e
Schmeichler und Heuchler sind. Bist du aber ungerecht, so hast du keinen wahren Freund; alle dei-
ne Freunde und Verehrer sind wie du, ungerecht, und halten und bekennen sich zu dir um Vorteils
willen und so lange sie solchen voraussehen.

Demnach gibt es nur zwei Dinge: Entweder die Schrift ist gerecht und wahrhaftig; dann auch alle
ihre Freunde und Verehrer, die es ndmlich in der Tat und Wahrheit sind und nicht blof3 zum Schein
und um irdischen Vorteils willen; oder sie ist unwahr und ungerecht, und dann auch ihre Freunde;
oder diese sehen sich wenigstens betrogen, und die Gegner und Bekdmpfer der Schrift sind im
Recht.

Da nun aber auch die Gegner, ja gerade sie im Recht sein wollen und sogar gute Freunde der
Schrift zu sein behaupten, so entsteht die Frage, ob es sichere Kennzeichen und Beweise gibt dafiir,
daB die Gegner im Unrecht und im Widerspruch sind mit sich selbst, oder besser: sichere Kennzei-
chen und Beweise dafiir, dafl die Schrift gerecht und wahrhaftig und also unantastbar ist. Wir sagen:
ja! Und eben darum fithlen wir uns gedrungen, diese so oft und vielfach besprochene Frage noch
einmal zu behandeln, weil wir die Kennzeichen und Beweise fiir die Wahrhaftigkeit und Unantast-
barkeit der Schrift so reichlich vorfinden. Diese Beweise liegen aber zum Teil in der Schrift selbst,
zum Teil nicht minder im Bekenntnis und Benehmen ihrer Gegner, als in demjenigen ihrer Freunde
und Verehrer.

Am sichersten werden wir bei Beantwortung unserer wichtigen Frage zum Ziele kommen, wenn
wir folgende drei Fragen zu beantworten suchen:

1) Als was wollen die biblischen Schriftsteller betrachtet sein?



2) In welcher Weise sind sie das geworden, als was sie betrachtet sein wollen?

3) Wovon machen sie selbst die Annahme oder Verwerfung ihrer, Predigt und Lehre abhéngig?
I. Als was wollen die biblischen Schriftsteller betrachtet sein?

1. Die neutestamentlichen

a. Nach Christi eigener Erklirung

Joh. 15,16 sagt der Herr zu seinen elf Jiingern: ,, Nicht ihr habt mich erwdhlt, sondern ich habe
euch erwdhlt.*“ Wie er sie erwihlt oder ausgelesen, teilt uns Lukas 6,12 ff. mit, ndmlich so, dal} er
eine ganze Nacht im Gebet zu Gott zugebracht und am folgenden Morgen seine Jiinger zu sich ge-
rufen und zwdlf aus thnen ausgelesen habe, welche er auch Apostel (Gesandte) nannte. Nach Mk.
3,13 hat er zu sich gerufen, ,, welche er (selbst) wollte.” Joh. 17 sagt er aber Ofter von seinen elf
Aposteln, daB3 der Vater sie ihm gegeben; so namentlich V. 6: ,, Ich habe deinen Namen geoffenbaret
den Menschen, die du mir aus der Welt gegeben hast. Sie waren dein, und du hast sie mir gegeben. *

(V.9.11.12.24).

Der Herr hat sich also seine elf Apostel vom Vater erfleht, sie sich vom Vater bestimmen, be-
zeichnen und zufiihren lassen, indem er gekommen war, nichts zu wollen und zu tun, als was sein
Vater wollte, und der Vater, seinen Sohn immerdar erhérend, hat durch seinen Geist ihm die Elf be-
zeichnet und zugefiihrt.

Wozu aber hat sie der Herr sich auserlesen und der Vater sie ihm gegeben? Um sie der ewigen
Herrlichkeit des Vaters und des Sohnes teilhaftig zu machen. ,,Und ich habe ihnen gegeben die
Herrlichkeit, die du mir gegeben hast, daf} sie eins seien, gleichwie wir eins sind. Vater, ich will,
daf3, wo ich bin, auch die bei mir seien, die du mir gegeben hast, daf3 sie meine Herrlichkeit sehen,
die du mir gegeben hast.“ Joh. 17,22.24. Vgl. auch Vers 2.11.12.15.19; Lk. 10,20; 12,32; 22,29.30.
Offb. 3,21; Joh. 14,2 f.

Sodann hauptsédchlich dazu, um sie als seine Zeugen in alle Welt zu senden. ,, Und ihr werdet
meine Zeugen sein zu Jerusalem, und in ganz Judda und Samaria, und bis ans Ende der Erde. "
Apg. 1,8. Sie waren also dazu ausersehen, um aller Welt das zu predigen und zu bezeugen, was sie
von Christo gehort und gesehen und im Umgang mit ihm selbst erlebt und erfahren hatten; Joh.
15,27: ,,Und ihr werdet auch zeugen (von mir); denn ihr seid von Anfang bei mir gewesen.“ Apg.
1,21.22; 10,41.42. Mk. 3,14: ,,Und er ordnete oder machte zwolf, daf3 sie mit ihm wdren, und dafs
er sie absendete, zu predigen. “ Mt. 10,5.7; Lk. 9,2.

Sie sollten aber mit ihrer Predigt zwei Dinge ausrichten, ndmlich 1) viele zur Erkenntnis Gottes
und Jesu Christi und zum Glauben bringen, also ewigen Lebens und ewiger Herrlichkeit teilhaftig
machen. Mt. 4,19: ,, Und er sprach zu Petrus und Andreas: Folget mir nach und ich werde euch zu
Menschenfischern machen. *“ Kap. 13,47-50; Kap. 10,12.13. Joh. 17,20: ,,Ich bitte aber nicht allein
fiir sie, sondern auch fiir die, so durch ihr Wort an mich glauben werden, auf daf3 sie alle eins seien,
gleichwie du, Vater, in mir, und ich in dir; daf3 auch sie in uns eins seien. “ Joh. 10,16; 20,21; 17,18;
Eph. 4,13 ff.; Rom. 10,14-17.

2) Den iibrigen alle Entschuldigung benehmen und Gott rechtfertigen am Tage des Gerichts, dal3
sie nicht sagen konnten: ,,Wir haben es nicht gehort und gewuBt. ,, Man wird euch vor Fiirsten und

Konige fiihven, um meinetwillen, zum Zeugnis iiber sie und iiber die Heiden. “ Mt. 10,18; 24,14.
Vgl. Joh. 15,22.24; Lk. 10,10.11; 2. Tim. 4,17; Rém. 10,16.18 ff.



Nach Christi eigener Bestimmung und Erkldrung sind also die elf Apostel seine Gesandten, Zeu-
gen und Prediger an alle Volker aller Zeiten und Jahrhunderte, die nicht aus eignem Antrieb und
Willen, im eignen Namen und aus eigner Machtvollkommenheit auftreten, lehren und schreiben,
sondern als Christi Bevollmdchtigte und Diener, so dal wir zwar in ihnen Menschen vor uns haben,
wie alle andern Menschen, aber doch von Gott gesandte, beglaubigte und tiichtig gemachte Men-
schen, die nur das lehren und schreiben und nichts anderes, als was Gott durch Christum ihnen be-
fohlen und aufgetragen. In ihnen, in ithrem Wort und Zeugnis haben wir also Gott und Christum
selbst vor uns.

Das bezeugt Christus selber unzweideutig Lk. 10,16: ,, Wer euch horet, der horet mich; und wer
euch verachtet, der verachtet mich; wer aber mich verachtet, der verachtet den, der mich gesandt
hat. “ Darum wird es jeder Stadt, die die Apostel verworfen, gleich streng ergehen, wie denen, die
Christum selbst verworfen. Lk. 10,9-16; Mt. 11,20-24. Vergleiche damit jene Worte an seine Jiinger
Mt. 10,25: ,, Es ist dem Jiinger genug, daf3 er sei, wie sein Meister (Lehrer), und der Knecht, wie
sein Herr. Haben sie den Hausvater Beelzebub geheiffen; wie viel mehr werden sie seine Hausge-
nossen also heifsen*; und Joh. 15,20: ,, Haben sie mich verfolgt, sie werden euch auch verfolgen.

“«“

Haben sie mein Wort gehalten, so werden sie eures auch halten.

Nicht minder klar ist diese Wahrheit von Christo ausgesprochen in seinen Worten zum Vater Joh.
17,18: ,, Gleichwie du mich gesandt hast in die Welt, so sende ich sie auch in die Welt“; und in jenen
zu seinen Jiingern Joh. 20,21: ,, Gleichwie mich der Vater gesandt hat, so sende ich euch. *

Wie sehr wir in ithnen Christum selbst horen und sehen und vor uns haben, beweist auch der Um-
stand, dal er Joh. 17 zweimal nach einander sagt zum Vater: ,, Sie sind nicht von der Welt, wie denn
auch ich nicht von der Welt bin. Sie sind nicht von der Welt, gleichwie auch ich nicht von der Welt
bin“; und daB er sie seine Freunde und Briider nennt, vom gleichen Gott und Vater gezeugt und aus-
gegangen. Joh. 20,17; 15,14.15; Hebr. 2,11; Jak. 1,18; 1. Joh. 4,4.6; 5,1.

Besonders klar und tiberzeugend sind in Bezug auf ihre Gleichstellung mit Christo jene bekann-
ten Worte Christi zu Petro: ,, Ich will dir des Himmelreiches Schliissel geben. Alles, was du auf Er-
den binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein; und alles, was du auf Erden l6sen wirst, soll
auch im Himmel los sein. “ Mt. 16,19. Die Worte ,,binden *“ und ,,l6sen “ mogen erklirt werden, wie
sie wollen, so werden sie doch ziemlich dasselbe besagen, was jene andern: ,, Welchen ihr die Stin-
den erlasset, denen sind sie erlassen; und welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten.* Joh.
20,23. Der Herr gibt also nach diesen beiden Stellen seinen Jiingern — denn daf3 dies nicht nur dem
Petrus, sondern auch den iibrigen Jiingern gesagt ist, liegt auf der Hand und geht daraus hervor, daf3
der Herr ganz dieselben Worte, wenigstens den zweiten, wichtigeren Teil, bald darauf zu allen Jiin-
gern gesagt hat Mt. 18,18 — er erteilt ihnen hier die Macht und Befugnis, den Himmel auf- und zu-
zuschlieBen, Siinden zu erlassen und zu behalten; er sagt, da3, was sie immer auf Erden festsetzen
und aufstellen wiirden, als von Gott selbst festgesetzt und aufgestellt betrachtet und gehandhabt
werden wiirde; und umgekehrt, was sie auf Erden auflosen, umsto3en und als nichtig und falsch er-
kliaren wiirden, als von Gott aufgeldst, umgestoBen und nichtig erklért gelten wiirde. Man verglei-
che damit die Worte des Herrn zu Jeremia: ,, Siehe, ich setze dich heute dieses Tages tiber Vélker
und Konigreiche, dafy du ausreifien, zerbrechen, zerstoren und verderben sollst, und bauen und
pflanzen.* Jer. 1,10.17-19; 1. Kor. 4,1; Jes. 6,9 f.; 55,11; Oftb. 1,6; 5,10; 20,4.6; 19,11 ff.; Mt.
19,28; welches Regieren und Eichten sich auf das gegenwirtige Leben und Wirken der Jiinger und
Gléaubigen bezieht und nicht etwa erst im Jenseits oder im getrdumten tausendjdhrigen Reich statt-
findet, wie es denn heifit: Er hat uns zu Kénigen gemacht.



Stiarker und klarer konnte doch die Gleichstellung der Apostel mit Christo, was ihr Amt als
Christi Diener betrifft, nicht ausgesprochen und bezeugt werden. Man vergleiche auch Oftb. 3,7, wo
von Christo gesagt wird, dall er die Schliissel Davids habe und auf- und zuschlief3e; und Joh. 17,22,
wo Christus zum Vater sagt: ,,Und ich habe ihnen gegeben die Herrlichkeit (Ehre, Wiirde und
Macht), die du mir gegeben hast.*

Es hat also nicht den mindesten Grund in des Herrn Jesu oder in irgend welchen Bibelworten,
sondern ist denselben schnurstracks entgegen, wenn man Christi Worten und Ausspriichen mehr An-
sehen und Bedeutung oder Geltung beilegen zu konnen oder zu miissen meint, als denen seiner Jiin-
ger. Mit dieser Behauptung wire die Zuverldssigkeit und Richtigkeit der Ausspriiche Christi selbst
in Frage gestellt, da wir ja nicht ein einziges Wort direkt aus dem Munde oder der Feder Christi ha-
ben, sondern ausschlieBlich aus der Feder seiner Jiinger. Daf3 aber der Herr selbst nichts eigenhén-
dig geschrieben, sondern die schriftliche Aufzeichnung seinen Jiingern {iberlassen hat, ist gerade der
starkste Beweis seinerseits dafiir, daB3 er sie sich gleichgestellt und gemacht hat, was ihr Amt und ihr
Wort betriftt.

Zur bessern Aufkldrung hieriiber Folgendes:

Die Apostel waren an und fiir sich Menschen, wie alle andern, und wuflten und verstanden an
und fiir sich von Gott und Christo, also auch von Gottes Wort und Wahrheit so viel, als unser einer,
das ist: Nichts. Das bezeugt der Herr ausdriicklich Mt. 11,27: ,, Niemand kennt den Sohn, denn nur
der Vater, und niemand kennt den Vater, denn nur der Sohn, und wem es der Sohn will offenbaren. “
Darum sprach er auch zu Petrus, als dieser ihn als den Messias und Sohn des lebendigen Gottes be-
kannte: ,, Selig bist du, Simon, Jonas Sohn, denn Fleisch und Blut hat dir das nicht geoffenbart, son-
dern mein Vater im Himmel. “ Mt. 16,16.17. Vergl. damit Joh. 6,44.45: | Es kann niemand zu mir
kommen, es sei denn, daf3 ihn ziehe der Vater... Es stehet geschrieben in den Propheten: Sie werden
alle von Gott gelehrt sein. Wer es nun gehort hat vom Vater und gelernt (vom Vater), der kommt zu
mir. “ Man vergleiche auch Joh. 1,18; 6,65.

Wie oft und scharf riigt und tadelt darum auch der Herr seine Jiinger, daf3 sie so ungelehrig und
unverstindig wiren, so ungldubig, verkehrt und blind, und noch ihr verstarret Herz hitten! Mt.
17,17; Mk. 8,17-21; 6,52. Lk. 24,25. Den Petrus nennt er sogar einen Satan, der ihm &rgerlich, hin-
derlich sei, indem er der Menschen Vorteil suche und im Auge habe und nicht Gottes Ehre. Und
noch kurz vor seinem Leiden spricht er zu ihnen: ,, Ich habe euch noch viel zu sagen, aber ihr kon-
net es jetzt nicht tragen*. Joh. 16,12. Wie blind und unwissend zeigten sie sich auch in Bezug auf
Christi Leiden und Auferstehung; wie wenig kannten und verstanden sie die Schrift, Gottes Rat und
Gerechtigkeit, und wie irdisch gesinnt, wie eitel und ehrgeizig, wie furchtsam darum auch erwiesen
sie sich!

Wollte aber jemand einen Widerspruch und ein Unrecht finden darin, dal3 Jesus seine Jiinger ta-
delt und schilt ihrer Unkenntnis, Unwissenheit und Blindheit wegen, wéihrend er ihnen doch alle Er-
kenntnis Gottes, alles Verstidndnis flir die géttlichen Dinge abspricht; so ist zu bedenken, dal} er die
Seinen natiirlicherweise zur Erkenntnis Gottes und seines Wortes fiihrt, durch Belehrung némlich,
und daB zur Belehrung auch Zucht und Schirfe gehort; da3 er sie durch Offenbarung ihres Unver-
standes zur Einsicht und zum Verstand bringt; wie denn nichts méchtiger zum Lernen und Aufmer-
ken antreiben kann, als die Erkenntnis und das Gefiihl eigener Blindheit und Unwissenheit; ja im
Grunde ist die Erkenntnis und das Gesténdnis eigener, volliger Blindheit die hochste Weisheit und
Erkenntnis. 1. Kor. 8,1 f; 3,18 ff.; 4,10; 2. Kor. 11,1.19 ff.; Jes. 42,19; Mt. 11,25.



Als Menschen an und fiir sich hatten und haben also die Apostel uns iibrigen so wenig zu sagen
und zu befehlen, als irgend ein anderer; als Menschen an und fiir sich, verdienen sie weder Beriick-
sichtigung noch Glauben, noch sind wir ihnen Glauben und Gehorsam schuldig; und wir haben ihre
Worte und Drohungen nicht im mindesten zu fiirchten. Was hdtte doch ein Mensch dem andern zu
sagen und zu befehlen!

Aber als Abgesandte, Diener und Verwalter Christi, als seine Freunde und Briider stehen sie un-
bedingt an des Herrn Christi Statt; stehen sie ihm gleich an Ansehen und Macht in ithrem Amt und
Beruf. Und ist ihr Herr und Aussender treu und zuverldssig, dann auch sie als seine Diener und Ge-
sandten; ist threm Herrn und Meister unbedingt zu glauben und zu gehorchen, dann nicht minder
auch ihnen. Darf er, der gerechte und treue Herr und Gebieter, sie als seine Boten und Stellvertreter
in die Welt senden und der Welt zumuten, sie als solche aufzunehmen und thnen Glauben zu schen-
ken; so muB er sie in ihrem hohen Beruf vollkommen treu und zuverléssig erachtet und befunden,
oder vielmehr sie so gemacht haben. Oder wire das Gerechtigkeit und Treue von Seiten Christi,
wire uns damit geholfen, wenn er uns Boten und Lehrer sendete, denen wir nicht unbedingtes Zu-
trauen schenken konnten; iiber deren Zuverlédssigkeit, Wahrhaftigkeit und Unfehlbarkeit uns noch
einiger Zweifel bliebe?!

DaB sich aber das Gesagte auch auf ihre Schriften bezieht und nicht allein auf ihre miindliche
Predigt und Verkiindigung, so dal3, was sie geschrieben, ganz gleiche Geltung hat, wie ihre miindli-
chen Worte, das ist, so viel Geltung, Macht und Ansehen, als ob’s Christus selbst geschrieben hétte;
braucht fiir einen Ehrlichen nicht gesagt zu werden. Oder auf was verwendet man mehr Zeit, Miihe,
Sorgfalt und Gewissenhaftigkeit, auf miindliche Reden und Worte, die nur an einem Orte, zu eini-
gen Menschen gesagt werden, oder auf schriftliche Aufzeichnungen, die fiir alle Welt und alle Zeiten
bestimmt sind, und die man ndher ansehen und griindlich erforschen kann und soll, zumal auf
schriftliche Aufzeichnungen, die so gewaltig tief in alles Bestehende eingreifen, es erschiittern und
umstofen, von deren Beachtung oder Verwerfung jedes Menschen ewiges Wohl oder Wehe abhin-
gen soll, und die darum von solcher Wirkung auf das menschliche Gemiit und Leben sein miissen?!

Und wem legt man mehr Wert, Bedeutung und Wichtigkeit bei, bloB3 gesprochenen oder ge-
schriebenen Worten? Unser Herr aber sollte seinen Jiingern verheiflen haben, da3 es ihnen zur Stun-
de gegeben werden wiirde, was sie reden sollten vor Fiirsten und Kénigen, was doch mehr nur per-
sonlich, ortlich und voriibergehend war, und es sollte ihnen nicht gegeben worden sein, was sie
ohne Ausnahme fiir alle Zeiten und Geschlechter niedergeschrieben und worauf Gottes Ehre und al-
ler Welt Heil beruht?!

Wie vollig aber fallen die Apostel als Menschen dahin; wie sehr haben wir es einzig und allein
mit dem lebendigen Gott und Christo in thnen zu tun, wenn Christus zu ihnen sagt: ,,/hr seid es
nicht, die da reden, sondern eures Vaters Geist ist es, der durch (in) euch redet.“ Mt. 10,20. ,, Siehe,
ich bin bei euch alle Tage . Mt. 28,20. ,, Ich will euch nicht als Waisen allein lassen, ich komme zu
euch.” ... Ihr aber sollt mich sehen.* ,, An demselben Tage werdet ihr erkennen, daf} ich in meinem
Vater bin und ihr in mir und ich in euch”, ,, Wer mich liebet, der wird mein Wort halten, und mein
Vater wird ihn lieben, und wir werden zu ihm kommen und Wohnung in ihm machen (in ihm woh-
nen).“ Joh. 14,18-23 vergl. mit Kap. 17,23.26; 2. Kor. 6,16; 3. Mo. 26,12; 1. Kor. 10,4; Apg. 7,38;
2. Mo. 23,20-23; Kap. 33,14.15 und besonders 16. Jos. 1,5; Jes. 41,10 ff.; 43,1-5; Jer. 1,18.19
u. v.a. m.

Als wie unwissend, blind, untiichtig, schwach und unzuverlissig in sich selbst muf3 der Herr sei-
ne Jiinger gekannt haben, wenn er ihnen so wiederholt und ausdriicklich den Heiligen Geist ver-
hei3t; wenn er zu ihnen sagt: ,,Solches habe ich zu euch geredet, weil ich bei euch gewesen bin.



Aber der Tréster, der heilige Geist, welchen mein Vater senden wird in meinem Namen, derselbe
wird es euch alles lehren und euch erinnern alles des, was ich euch gesagt habe. Wenn aber jener,
der Geist der Wahrheit, kommen wird, der wird euch in die ganze Wahrheit leiten. ” ... , Derselbige
wird mich verkldren (verherrlichen), also erkennen lehren,; denn von dem Meinen wird er es neh-
men und euch verkiindigen. “ Joh. 14,25.26; 16,13-15. ,,Und ich will den Vater bitten, und er soll
euch einen andern Troster (Anwalt, Beistand, Vertreter) senden, daf3 er bei euch bleibe ewiglich,
den Geist der Wahrheit, welchen die Welt nicht kann empfangen, denn sie siehet ihn nicht und ken-
net ihn nicht. Ihr aber kennet ihn; denn er bleibet bei euch und wird in euch sein. “ 14,16-17. Vergl.
mit Kap. 15,26. 27. ,,Ihr werdet die Kraft des heiligen Geistes empfangen, welcher auf euch kom-
men wird; und (Kraft dieses Geistes) werdet ihr meine Zeugen sein.“ Apg. 1,8; Jes. 55,11; 59,21.
Dal3 nach allen diesen Stellen die Apostel als Menschen gar nicht in Betracht kommen, da3 der Hei-
lige Geist, ja der dreieinige Gott in ihnen wohnt und waltet, sie leitet, lehrt und regiert, in ihnen und
durch sie redet und handelt, ist jedem Ehrlichen auBler allem Zweifel. Darum sagt Petrus Apg.
10,36, Gott selbst habe durch Jesum Christum den Frieden verkiindiget, nicht verkiindigen lassen,
wie Luther libersetzt, sondern: verkiindigt. Und Paulus schreibt Eph. 2,17: ,,Christus ist gegkommen
(in den Aposteln ndmlich) und hat verkiindigt im Evangelio den Frieden, euch, die ihr ferne waret,
und denen, die nahe waren.* Man vergleiche damit 1. Joh. 5,9 u. 11; Hebr. 1,1.2; 1. Petr. 3,19.

b. Als was wollen die neutestamentlichen Schriftsteller betrachtet sein nach ihren eigenen
Aussagen

Es kann dies mit wenig Worten beriihrt werden: Denn da der Herr alles, was wir bereits gehort,
von ihnen und zu ihnen gesagt, und sie selbst solches uns mitteilen; so 146t sich denken, daB sie
selbst auch gut gewullt, was sie waren, und wozu der Herr selbst sie bestimmt und gemacht, und
daB sie das auch wirklich waren, was sie nach den Erkldrungen des Herrn sein sollten. Demnach
wollen sie betrachtet und angehdrt werden als Christi Abgesandte, Knechte und Diener, und als
Haushalter oder Verwalter Gottes, die nichts aus sich selbst reden, lehren, aufstellen und bauen,
sondern aus Gott in Christo, die nicht sich selbst predigen und anpreisen, sondern Christum, nicht
eigene Worte und Weisheit bringen, sondern Gottes und Christi Worte und Weisheit; denen man also
unbedingt zu glauben und zu gehorchen habe, wenn man nicht Gott wider sich haben wolle, und de-
ren Aufnahme ewige Ehre und Herrlichkeit zur Folge habe, die Verwerfung aber ewige Schmach
und Verdammnis. Sie stehen also da an Gottes und Christi Statt, als deren Boten und Abgesandte, in
denen und durch welche Gott und Christus selbst zu uns reden, schriftlich nicht weniger als miind-
lich.

So schreibt darum Paulus 1. Kor. 4,1: ,, Dafiir halte uns jedermann, ndmlich fiir Christi Diener
und Haushalter oder Verwalter iiber Gottes Geheimnisse. Man vergleiche damit Christi Worte Lk.
12,42: ,, Wie ein grofp Ding ist es um einen treuen und klugen Haushalter, welchen sein Herr setzt
tiber sein Gesinde, daf3 er ihnen zur rechten Zeit ihre Gebiihr gebe! “ Rom. 1,1: ,, Paulus, ein Knecht
Jesu Christi, berufen zum Apostel, ausgesondert zu predigen das Evangelium Gottes.“ So auch Gal.
1,15: ,,Da es aber Gott wohlgefiel, der mich von meiner Mutter Leibe hat ausgesondert und berufen
durch seine Gnade, daf} er seinen Sohn offenbarte in mir, daf3 ich ihn durch das Evangelium predi-
gen sollte unter den Heiden. V. 1: ,, Paulus, Apostel, nicht von Menschen, auch nicht durch Men-
schen, sondern durch Jesum Christum und Gott den Vater.” Eph. 1,1: , Paulus, ein Apostel Jesu
Christi durch den Willen Gottes. Kap. 3,1; Kol. 1,1; 1. Tim. 1,1: ,, Paulus, ein Apostel Jesu Christi
nach dem Befehl Gottes, unseres Heilandes und des Herrn Jesu Christi.*“ 2. Tim. 1,1: ,, Paulus, ein
Knecht Gottes, aber ein Apostel Jesu Christi. “



So auch Petrus 1. Br. 1,1: ,, Petrus, ein Apostel Jesu Christi.”“ 2. Br. 1,1: ,,Simon Petrus, ein
Knecht und Apostel Jesu Christi.“ Jakobus dagegen Br. 1,1: ,,Jakobus, ein Knecht Gottes und des
Herrn Jesu Christi.* Ebenso Judas: ,,Judas, ein Knecht Jesu Christi.“ Ahnlich Johannes in seiner
Offb. 1,1; wihrend er sich in seinem Evangelium und in den Briefen nicht mit Namen nennt.

Man vergleiche auch Eph. 3,7; Lk. 1,2; 1. Kor. 1,1; 15,9; 2. Kor. 1,1; besonders Kap. 5,20: ,,So
sind wir nun Botschafter an Christi Statt, denn Gott vermahnt durch uns; so bitten wir nun an
Christi Statt. “

Apg. 10,39-42 sagt Petrus: ,, Und wir sind Zeugen alles des, das er (Christus) getan hat. ... den-
selben hat Gott auferweckt und lassen offenbar werden uns, den vorerwdhlten Zeugen.“ ,, Und er
(Gott) hat uns geboten, zu predigen dem Volk und zu zeugen. “ Apg. 3,15; 1,21 f.; 2,32; 5,32; 13,31.

DaB sie nicht ihr, sondern Gottes Wort predigen, und nicht sich selbst, sondern Christum anprei-
sen, oder dal3, was sie bringen, nicht Menschen-, sondern Gotteswort ist, sagen sie zum Oftern aus-
driicklich, z. B. Paulus 1. Thess. 2,13: ,, Darum auch wir ohne Unterlafs Gott danken, daf; ihr, da ihr
empfinget von uns das Wort gottlicher Predigt, nahmet ihr es auf nicht als Menschenwort, sondern,
(wie es denn wahrhaftig ist) als Gotteswort.“ 2. Kor. 4,5: ,, Denn wir predigen nicht uns selbst, son-
dern Jesum Christum, daf er sei der Herr, wir aber eure Knechte um Jesu willen. “ 1. Kor. 2,2.

Darum auch schreibt Paulus Rom. 1,1, da3 er ausgesondert sei, zu predigen das ,,Evangelium
Gottes “, nicht das Evangelium von oder iiber Gott, das Gott zum Gegenstand hat, sondern das von
Gott ausgehende und gegebene Evangelium. Man vergleiche hierzu Joh. 17.8: ,,die Worte, die du
mir gegeben hast, habe ich ihnen gegeben, und sie haben sie angenommen.“ V. 14: ,Ich habe ihnen
gegeben dein Wort.* So redet auch Petrus von dem ,, Worte“, welches Gott gesandt den Kindern Is-
raels, Frieden verkiindigend durch Jesum Christum. Apg. 10,36. Man vergleiche damit die vielen
Stellen bei den Propheten, wo Gott zu diesen sagt, er lege ,,seine Worte* in ihren Mund, z. B. Jer.
1,9: ,,Siehe, ich lege meine Worte in deinen Mund.* 5,14; 5. Mo. 18,18 f.; Hes. 3,10.17; 2. Mo.
4,15 1f.; 12; Jes. 51,16.

Uberhaupt wird in der Apostelgeschichte die Predigt der Apostel durchgiingig das ,, Wort Gottes *
oder das ,, Wort des Herrn** genannt. Kap. 6,7; 12,24; 19,20; 4,29.31. Die Personen, die das Wort re-
den oder schreiben, treten deshalb auch ganz zuriick, verschwinden véllig, so dal3 z. B. die Verfasser
der Evangelien, wie auch einiger Briefe und alttestamentlichen Biicher sich gar nicht nennen. Es
handelt sich eben nicht um Menschennamen und Menschenwort, sondern um Gott, dessen Wort und
Wahrheit.

2. Kor. 13,3 schreibt Paulus, dal Christus in ihm rede; vergl. mit Kap. 5,20. Mit welcher Ent-
schiedenheit und Freudigkeit, Kraft und Zuversicht treten darum auch die Apostel iiberall auf; mit
welcher Bestimmtheit und GewiBheit reden und schreiben sie! Immer in dem ruhigen, freudigen
und festen BewuBltsein, dal3, was sie reden und schreiben, Wahrheit, Gottes Wort ist, fir alle Men-
schen aller Zeiten verbindlich und ewig giiltig. Man vergleiche besonders die Briefe Johannis. 2.
Kor. 2,17 schreibt Paulus: ,, Denn wir sind nicht, wie etlicher viele, die das Wort Gottes verfdlschen,
sondern als aus Lauterkeit und als aus Gott, vor Gott reden wir in Christo.

Sie halten darum auch ihr Wort fiir die alleinseligmachende Lehre und Wahrheit und tragen es in
diesem klaren, festen BewuBlitsein den Gemeinden vor. Wenn daher auch viele fast dieselbe oder
scheinbar die namliche Lehre brachten, so warnten sie doch als treue Viter und Lehrer ihre Ge-
meinden aufs angelegentlichste und ernstlichste davor und suchten sie wieder zu der Lehre zuriick-
zufiihren, die sie, die Apostel, sie gelehrt. Man denke nur an jenes Wort Pauli Gal. 1,8 u. 9: ,, Aber
so auch wir, oder ein Engel vom Himmel, euch wiirde Evangelium predigen neben dem her, das wir

10



euch gepredigt haben, der sei verflucht! Wie wir jetzt gesagt haben, so sagen wir auch abermal: So
jemand euch Evangelium predigt neben dem, das ihr angenommen habt, der sei verflucht!* 1. Kor.
15,2: ,, Durch welches Evangelium ihr auch selig (errettet) werdet, wenn ihr, mit welchem Wort ich
es euch verkiindigt habe, es so festhaltet.”“ 1. Tim. 1,3: ,,Daf3 du einigen befehlest, nicht anders zu
lehren. “ Kap. 6,14.20; 2. Petr. 3,1.2; 1. Joh. 2,24; Kap. 5,19.20; 2. Br. V. 10: ,,So jemand zu euch
kommt und bringet diese Lehre nicht, den nehmet nicht ins Haus und griifiet ihn auch nicht.“ 1. Br.
4,6: ,, Wir sind aus Gott, und wer Gott erkennt, der horet uns; welcher nicht aus Gott ist, der horet
uns nicht.” 5,19: ,, Wir wissen, dafs wir aus Gott sind; und die ganze Welt liegt im Argen. “ Offb.
12,9; Joh. 19,35; 20,31; 2. Kor. 11,12-15; Phil. 3,2.17-19; 1,15 f.; Kol. 2,8.16 ff.; 1. Joh. 2,18 £.26;
4,1 ff.

Bisher haben wir nur von den elf Aposteln gesprochen; da wir aber auch von andern einige
Schriften haben, so ist auch iiber diese noch einiges zu bemerken. Dal} die elf Apostel an und fiir
sich Menschen waren, wie alle andern, ist bereits gesagt, und da3 der Herr darum auch keinen Un-
terschied macht und an keinen Menschen gebunden ist oder sich bindet, geht aus unzihligen AuBe-
rungen hervor. So spricht er Joh. 14,12: ,, Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer an mich glaubet,
der wird die Werke auch tun, die ich tue, und wird grofsere, denn diese tun, denn ich gehe zum Va-
ter.“ Mk. 9,23: ,, Dem, der glaubt, sind alle Dinge moglich. “ Mt. 11,27: ,, Niemand kennet den Sohn,
denn nur der Vater und niemand kennet den Vater, denn nur der Sohn und wem es der Sohn will of-
fenbaren. “ Vergl. mit Joh. 5,25.26. So hat denn der Herr auch bald nach seinem Tode den elf Apo-
steln einen Paulus an die Seite gestellt und nach Lk. 10 auch noch andere (ndmlich 70) ausgesondert
und als seine Boten und Herolde vor sich hergesandt, zu denen er ganz dieselben Worte redet, denen
er die gleiche Macht erteilt, wie den Zwolfen, Mt. 10; Lk. 9,1-6. Und wéhrend er auch zu diesen
Siebzig sagt: ,,Wer euch horet, der horet mich* Lk. 10,16; sagt er bei Johannes (13,20) unbestimmt:
»Wer aufnimmt, so ich jemand (irgend einen) senden werde, der nimmt mich auf.*“ Vergl. mit Mt.
18,5. Daraus ist deutlich, dafl der Herr neben den Elfen auch noch andere hatte, die er ganz mit glei-
cher Macht betraut hatte, und dal3 er sich vorbehielt, fort und fort solche zu senden, die er als seine
Gesandten und Diener sich selbst gleichstellt; wie er denn zu den Juden sagt Mt. 23,34: |, Darum
siehe, ich sende zu euch Propheten und Weise und Schriftgelehrte (nach Lk. 11,49: Propheten und
Apostel) usw. Und wenn Paulus an die Epheser (4,11) schreibt: ,, Und er (Christus) hat etliche zu
Aposteln gesetzt, etliche aber zu Propheten, etliche zu Evangelisten, etliche zu Hirten und Lehrern,
daf; die Heiligen zugerichtet werden ““ usw.; so liegt in diesen Worten des Herrn und seines Apostels
hinreichende Biirgschaft fiir die Zuverlédssigkeit und Unfehlbarkeit solcher Ménner (was ihr Amt be-
trifft), die zwar nicht aus der Zahl der Zwoélfe oder Siebzig, aber dennoch vom Herrn selbst seiner
Gemeine zu Lehrern und Gehilfen gegeben waren. Man erinnere sich an einen Stephanus, Philip-
pus, Agabus und Apollos, Apg. 6,5; 8,5 ff.; 13,1; 11,27.28; 18,24 ff. und vergleiche Apg. 6,10 mit
Lk. 21,14.15.

So fiigt denn auch Paulus seinem eigenen Namen an der Spitze etlicher Briefe die Namen eines
Timotheus, Sosthenes und Silvanus bei, die er Briider nennt und sich selbst gleichstellt 1. Kor. 1,1;
2. Kor. 1,1; 1. Thess. 1,1; Kol. 1,1. Phil. 1,1; Phlm. 1; Gal. 1,2; 1. Kor. 3,5-9; 15,11; 2. Kor. 8,23.

Es ist demnach in offenbarem Widerspruch mit Christi ausdriicklichen Erklarungen, wenn man
zwischen den elf Aposteln und den andern Jiingern Christi und den Schiilern und Gehilfen der Apo-
stel unterscheiden und den elf Aposteln mehr Ansehen zuerkennen mochte, als den andern neutesta-
mentlichen Schriftstellern. Das beweisen die Gelehrten selbst mit ihrem Streit und ihren verschiede-

11



nen Ansichten dariiber, welches der drei ersten Evangelien als das urspriinglichere und friithere an-
zusehen sel.

Das alles ist fiir einen ehrlichen Menschen auch schon Biirgschaft genug dafiir, da3 die neutesta-
mentlichen Schriftsteller unter sich nicht uneins sein und verschiedene Meinungen und Lehren vor-
tragen konnen; sondern wie sie alle vom gleichen Herrn und Heiligen Geist erwéhlt, gelehrt, tiichtig
gemacht und ausgesandt sind; so kennen und predigen sie auch alle nur einen Gott und Herrn, nur
einen Glauben, eine Wahrheit und Gerechtigkeit, nur einen Weg des Heils und des Lebens. Die Be-
hauptung und Wahrheit wird im Grunde des Herzens jeder Mensch zugeben miissen, da3 es kein
Mittelding gibt und keine Abstufungen, sondern nur ein ,,entweder* — ,,oder*: Entweder Licht oder
Finsternis, Wahrheit oder Irrtum und Liige, Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit, der wahre, lebendi-
ge Gott oder die Gotzen, das sind die Gewalten und Méchte des Abgrundes. 1. Kor. 10,20.21; 2.
Kor. 11,13-15; Offb. 13; 16,13 ff.; 19,20; 20,10; 1. Kon. 22,19 ff. Wie es also nur eine Lehre und
Erkenntnis und Weisheit der Welt gibt; so auch nur eine Lehre und Weisheit und Erkenntnis Gottes.
Wie die christlichen Philosophen im Grunde keinen andern Gott und Glauben kennen und kennen
wollen, als die heidnischen, und die von der Welt gepriesensten Theologen im Grunde dieselben
Ansichten iiber Glauben, Rechtfertigung und Heiligung vertreten, wie Monche, Mystiker und Scho-
lastiker und alle moglichen Parteien und Sekten, so wenig sie es anerkennen werden und so sehr sie
anders zu fiihlen und zu lehren scheinen und meinen: so vertreten alle biblischen Schrifisteller in al-
len Punkten nur eine Lehre. Das Gegenteil davon zu beweisen, wird man trotz aller Gelehrsamkeit
und allem Scharfsinn nie im Stande sein.

Das ersieht, wer da will, auch zur Geniige aus den Schriften und AuBerungen der biblischen
Schriftsteller selbst. So riigt und tadelt es Paulus scharf an den Korinthern, daf sie Unterschied ma-
chen zwischen ithm, Kephas und Apollos, und stellt Letzteren sich selbst gleich, indem er ihn gleich
wie sich selbst Diener und Mitarbeiter Gottes nennt und sagt, der eine sei wie der andere. 1. Kor.
3,3 ff. So schreibt er Kap. 15,11: ,, Es sei nun ich oder jene (ndmlich andere Apostel und Gehilfen),
also predigen wir. “ Gal. 2,9 schreibt er, um seine Gleichstellung mit den andern Aposteln darzutun,
daB Jakobus, Kephas und Johannes ihm und Barnabas die rechte Hand gegeben zum Zeichen und
Siegel gegenseitiger briiderlicher Anerkennung und Gleichberechtigung. Man lese daselbst auch
nochden 7.u 8. V.

Hinwiederum bezeugt Petrus 1. Br. 1,12, dal} seinen Lesern in Pontus, Galatien usw. das Evange-
lium verkiindigt worden sei in heiligem vom Himmel gesandten Geiste, von Paulus ndmlich und an-
dern. Ebenso gibt er im zweiten Br. 3,15 f. dem Paulus ausdriicklich Zeugnis. Und wenn Jakobus
(1,1 u. 21) den zwolf Geschlechtern in der Zerstreuung schreibt: ,, Nehmet das eingepflanzte Wort
mit Sanftmut an“, so wird er darunter wohl das von andern Aposteln und Gehilfen gepredigte Wort
verstehen. So schreibt auch Johannes in seinen Briefen, er schreibe seinen Lesern kein neu Gebot,
sondern das alte, das sie von Anfang gehabt. ,, Das alte Gebot ist das Wort, das ihr von Anfang ge-
hort habt“. 1. Br. 2,7; 3,11; 5,20; 2,24.27. Und in seinem Sendschreiben an die Gemeinen in Klein-
asien: ,,So gedenke nun, wie du empfangen und gehoret hast (von Paulus und andern), und halte
es.“ Und: ,,werde deinen Leuchter (das dir gepredigte Wort), wegstoBen®. Offb. 3,10; 2,5. Ahnlich

Hebr. 2,3.4; 13,7 u. 17.

Zum Beweise, dall die Apostel doch nicht unfehlbar seien, hat man den Gal. 2,11 ff. erzdhlten
Fehltritt Petri anfithren wollen. Allein in jenem Benehmen liegt nur der Beweis dafiir, dall Petrus
aus und in sich selbst nicht tiichtig und fahig war, in der Praxis das auch unverriickt durchzufiihren
und festzuhalten, was er als gut erkannte und lehrte. Es ist damit nicht anders als mit Petri Verleug-

12



nung, mit Davids Ehebruch und Todschlag, mit Moses Unglauben und Entheiligung Gottes am Ha-
derwasser und mit aller Propheten Siinden. Die Apostel und Propheten blieben an und fiir sich, was
sie waren; weshalb der Herr selbst in ihnen wohnen und durch seinen Geist sie lehren und leiten
wollte und muflite, indem er ihnen als Menschen nichts zutrauen konnte. Wie aber der Herr alles,
was er tut in und an den Seinen, natiirlich tut und nicht mechanisch oder magisch; so erinnerte er sie
stets durch ihre Siinden und Fehltritte an ihre angeborene Untauglichkeit und Unféhigkeit, damit sie
umso mehr Unterschied machen und halten lernten zwischen sich und Gott, zwischen eigner Mei-
nung, Anschauung und Weisheit, und dem Worte, der Weisheit und Anschauung des Herrn; damit
sie um so unbedingter sich an das objektive Wort Gottes hielten. Durch solche Erfahrungen wurden
sie gedemiitigt und vor dem Stolz, also gerade vor Irrtum und Verwechslung bewahrt. Man denke
hierbei an das, was Paulus 2. Kor. 12,7 u. Phil. 3,12 schreibt. Dal} ein Beamter des Konigs ein fehl-
barer Mensch ist, berechtigt den Untertan nicht zum Ungehorsam gegen den Beamten. Dieser ist
vom Konige angestellt und bevollmichtigt, und so lange er das ist, lehnt sich derjenige wider den
Konig auf, der sich wider die amtlichen Verfiigungen des Beamten auflehnt. Gerade so verhélt es
sich mit den an und fiir sich silindigen, fehlbaren Propheten und Aposteln, die von Gott selbst ge-
sandt und hinreichend beglaubigt und bevollméchtigt sind, wie wir gesehen.

Es ist aber auch fiir die Mitmenschen von der grof3ten Wichtigkeit, zu wissen, daf die Propheten
und Heiligen Gottes an und fiir sich Menschen waren und blieben, wie alle andern; indem die einen,
die Unehrlichen, sich damit entschuldigen und ihrer Pflicht, oder des Glaubensgehorsams sich ent-
schlagen, dal} sie sagen: ,,Er kann wohl; ich bin kein solcher Prophet und Heiliger; wenn ich solch
ein Mann Gottes wére ...““; wahrend die andern, die Aufrichtigen, sich fort und fort entmutigen las-
sen durch die Vorstellung, als wiren die Ménner und Propheten Gottes nicht durchaus Menschen
gewesen wie sie, von der gleichen Art und Beschaffenheit, so elend, unvermégend, blind und ver-
kehrt an und fiir sich, wie sie. Jak. 5,17 f.; Gal. 4,12-14; 1. Kor. 4,6-14; 2. Kor. 12,5-9; Lk. 3,15 £f;
7,18-28; Joh. 1,20; 3,26 ff. Sehen und horen sie aber, dall ein Mensch, auch der erste Prophet und
Heilige, nichts ist, versteht und vermag und zu bedeuten hat vor Gott in und aus sich selbst; so ler-
nen sie daraus erkennen, was Gnade ist, tut und vermag, und sich dieser freien, an nichts gebunde-
nen, allmichtigen Gnade anvertrauen, so unwiirdig, untauglich, elend und verkehrt sie sind. Zum
Beweise ferner, dal die Apostel dem Herrn nicht gleichstehen, ja selbst sich ithm nicht gleichstellen
in threm Wort und Amt, hat man 1. Kor. 7,12 angefiihrt, wo Paulus sich und sein Wort ausdriicklich
vom Herrn und dessen Befehl unterscheidet. Sollte aber der Apostel sich selbst und Christo wider-
sprochen und vergessen haben, wozu der Herr ihn bestellt und gemacht, und von wem er, Paulus,
sich leiten und bestimmen lieB? Namlich vom Geiste Christi, also vom ewigen Gesetz, von dem Ge-
setze der Liebe und des Lebens, so daB3 er iiberall einzig und allein der Gemeinde Heil und Leben
im Auge hatte. Das wird niemand im Ernst behaupten. V. 25.35.40.

Der Apostel unterscheidet zwischen ewigem Gesetz und gleichgiiltigen oder unwesentlichen
Dingen; zwischen Haupt- und Nebensache; zwischen Ewigem und Zeitlichem. Ewiges Gesetz ist:
Keuschheit und eheliche Treue, die Ehe nicht auflosen oder trennen, also das siebente Gebot. Mt.
5,28.32; 19,5-9; Lk. 16,17 £.; Apg. 15,28; 1. Kor. 6,9-20; Gal. 5,19-21; Oftb. 21,8; 22,15 etc.; unwe-
sentlich, Nebensache dagegen ist, ob jemand sich verheiratet oder nicht, indem viele Apostel und
Heilige ihr Leben lang unverheiratet geblieben sind. Dennoch kann ein Mensch durch Heiraten ver-
loren gehen, je nach dem, wen, unter welchen Umstidnden und weshalb er heiratet. 2. Mo. 34,12-16;
5. Mo. 7,1-6; Richt. 3,5-7; 16,4-21; 1. Kon. 11,1 ff.; 21,25; 2. Kon. 8,26 f. Dem aber, der eine un-
gldubige Person heiraten will und kann, das Heiraten durchaus verbieten zu wollen, wére wider des
Herrn Willen, indem der Betreffende durch sein Ledigbleiben noch nicht gerettet wiare. Wenn je-

13



mand den Herrn nicht kennt, also nicht mehr liebt als alles, so ist oder geht er verloren, er sei ledig
oder verheiratet. Mt. 10,37; Lk. 14,26. Kann aber einer eine Person heiraten, die den Herrn nicht
kennt und fiirchtet, so beweist er damit, daf3 ihm selbst der Herr nicht iiber alles geht; ist er aber ehr-
lich, d. i. von des Herrn Furcht erfiillt, so daf} es ihm um das Ewige, um Gott und dessen Gebot zu
tun ist: so wird er auf eines treuen Freundes (Apostels) Abmahnung hin von dieser oder jener, unter
Umstidnden von jeder Heirat abstehen. Jer. 16,2. Da3 nun aber der Rat oder die Abmahnung eines
gottesfiirchtigen Freundes oder Vaters, insbesondere eines Apostels, des Herrn Rat und Stimme ist,
und daB3 einer verloren ist, oder doch in die &duBerste Gefahr gerét, wenn er einen solchen Rat und
Abmahnung leichtsinnig und ohne Not in den Wind schldgt, wird niemand verkennen; es ist dies
auch aus unserm ganzen Kapitel ersichtlich.

Wie aber andrerseits Gott der Herr schon durch Mose Ehescheidung gestattete um der Herzens-
hirtigkeit willen (Mt. 19,8 f.; 5. Mo. 24,1), so entbindet umgekehrt auch Paulus einen gliaubigen
Ehegatten vom Band und Gesetz der Ehe, wenn der Unglaubige sich scheiden will. 1. Kor. 7,12-16.
Hinwiederum stellt Christus selbst Zéllner und Hurer den Hohenpriestern und Altesten voran. Mt.
21,31 1.

Aus diesem wenigen, wie aus der ganzen Schrift und Erfahrung kann man wissen und verstehen,
daf} und wie es auf den Geist ankommt und nicht auf den Buchstaben, auf das Wesen und nicht den
Schein, auf das Herz und die Absicht, und nicht auf das Vorgeben. Man vergleiche z. B. Mt. 5,22
und 39 mit 23,17 und 19 und Joh. 18,22 f. Der Geist aber ist und will Errettung und Leben, der
Geist des Gesetzes, der zehn Gebote, der ganzen Schrift oder Gottes namlich. Rom. 8,6. Und Gott
hat sein Gesetz nicht gegeben um seinet- oder um des Gesetzes willen, sondern um des Menschen
willen, zu und als dessen Heil und Leben. In und vor allem waltet also bei Gott die Liebe, wie er
selbst die Liebe ist. Und nicht das betriibt Gott und verderbt den Menschen, dal} er das Gebot als
Gebot verkennt und verschmiht, sondern daf} er im Gebot die Liebe Gottes, sein Gliick und Leben
verkennt und verschmiht. Daher denn auch Gott den einen selig machen und den andern verdam-
men; dem einen alles iibersehen und vergeben, dem andern alles behalten; bei dem einen das Gesetz
scheinbar umgehen, beim andern aber darauf bestehen kann; wihrend er doch bei denen, die geret-
tet werden, im Grunde mit groBerer und unerbittlicherer Schérfe und Strenge verfahrt in Bezug auf
sein Gesetz, als bei denen, die verloren gehen.

Weil der Apostel das weil und die Menschen kennt, so kommt er nicht mit Gesetz und Zwang
oder Gewalt, sondern mit der Liebe, mit vdterlichen Ratschldgen, mit Schonung und Nachsicht, und
beweist gerade darin die grofite Macht und handhabt gerade so das unverletzliche Gesetz. Von wem
hatte er das gelernt? Auf wen sah und horchte er dabei? Von wem lieB er sich dabei bestimmen und
leiten? Einzig und allein von der wahren Weisheit und Liebe, also von Gott und dessen Geist. Er
suchte es zu machen und machte es, wie Gott, oder vielmehr er lie Gotf machen; er riumte gleich-
sam ithm das Feld; so dal} es gerade da Gottes Stimme und Meinung, Gottes Wort und Gesetz war,
wo er sagte: ,,nicht der Herr, sondern ich sage das und das*; weil der Apostel so sehr nur das Heil
der Gemeine im Auge hatte dabei, dall irgend etwas Eigenes oder Fleischliches nicht Raum finden
konnte. Andrerseits mulite diese Unterscheidung: ,,ich, nicht der Herr* — die Korinther umso behut-
samer und vorsichtiger machen, sie antreiben, sich vor dem Herrn zu priifen, ehe sie das eine oder
andere taten. Ist doch das der Geist und Zweck des Gesetzes, dal3 wir nichts tun aus uns selbst, son -
dern den Herrn in allem fragen und schalten lassen. Dal} es dem also ist und der Apostel es so will
angesehen wissen, sicht man deutlich aus V. 25 und 40. Was ihn aber leitet, die Liebe ndmlich, und
was er vor allem im Auge hat, das Heil der Seelen ndmlich, das sagt er selbst V. 35, 32 und 7. Wir
bemerken noch, dall V. 7 der Apostel schwerlich sagen will: Ich will aber, oder denn ich will (nicht

14



ich wollte), daB3 alle Menschen seien wie auch ich, ndmlich enthaltsam oder ledig, sondern: die
Hauptsache, den Herrn, suchend und im Auge behaltend; weil in diesem alles andere eingeschlossen
und gegeben ist, und man dann vor allen Abwegen und Gefahren bewahrt ist und wird. Die unmit-
telbar folgenden Worte, welche man vielleicht fiir jene Erkldrung anfiihren mochte, beweisen nur,
daBl der Apostel einem Unenthaltsamen die Seligkeit als solchem noch nicht abspricht und dal} er
den Herrn kennt, der gerade durch in die Augen fallende Siinden den Menschen zu demiitigen und
zu retten pflegt.

In Bezug auf den Einwand, der Apostel nehme 2. Tim. 4,13 Dinge in den Brief auf, die Gottes
nicht wiirdig seien, oder solche Worte konnten nicht als Gottes Wort angesehen werden, sei nur be-
merkt, daf solche Dinge Gottes so wiirdig sind, als es seiner wiirdig ist, solche Dinge zu schaffen
und uns damit zu versorgen. Was wire es, wenn der Apostel fiir diese Dinge einen besondern Brief
hitte schreiben wollen?! Dann wére er ein Mann gewesen, wie diejenigen, von denen er Kol. 2,18-
23 und Tit. 1,15 schreibt. Gerade das ist der rechte Gottesdienst, treu vor Gott zu handeln in und mit
den irdischen, alltdglichen Dingen dieses Lebens, und solche scheiden zu wollen von den geistli-
chen als ungeistliche, ist Schwarmerei. Lk. 16,9-13; Sach. 14,20.21.

2. Als was wollen Moses und die Propheten betrachtet sein?

Auf diese Frage lassen wir am zweckméaBigsten den Herrn selbst und seine Apostel antworten als
Mainner, denen doch wenigstens die Christen noch etwelches Zutrauen zu schenken vorgeben.

Wie die Schriften Moses und der Propheten dem jlidischen Volke Gottes Wort, oder das von Gott
selbst durch jene Mianner Geredete gewesen sind, so treten auch der Herr und seine Apostel iiberall
in demselben Glauben, in derselben unbedingten Anerkennung und tiefsten Ehrerbietung vor jenen
Schriften auf. Sie sind ihnen durchgédngig Gottes Wort, das von Gott selbst durch jene Ménner, de-
ren Namen sie tragen, Geredete. Joh. 7,19; 5,45-47; Mt. 1,22; 15,3.4.6.7; 22,43; Apg. 28,25; Lk.
2,22-24 etc. Nirgend suchen sie bei ihren Zuhorern und Lesern das Gefiihl und den Eindruck zu er-
wecken, als ob sie etwas Neues und Besonderes brachten, oder etwas anderes, als was in ihrer Bi-
bel, dem sog. A. T. stand. Im Gegenteil fiihlt man es ihnen allenthalben ab, wie sie so vollig von der
Heiligkeit und Unverletzlichkeit, jener Schriften durchdrungen sind und nichts anderes zu bringen
beabsichtigen, als was sie bei Moses und den Propheten gefunden; ja, wie sie bemiiht sind, die
Herrlichkeit und Wahrhaftigkeit der Schrift ithren Lesern und Zuhorern zu erschlieen und sie in das
Verstindnis derselben einzufiihren.

Uberall berufen sie sich auf die Schrift und begriinden und rechtfertigen ihre Aussagen und ihr
Benehmen mit Schriftstellen, ja sie weisen ihre Lehre als die Lehre des sog. A. T. nach. Mt. 12,3-8;
26,31.54.56; Joh. 1,23; 10,34 f.; Rom. 3,10 ff.; 4,6 ft.; Kap. 9; 10,4-8.11; K. 11. Gal. 3,6 ff.; 4,21 ff;
1. Petr. 1,25; tadeln auch nichts so sehr an ihren Zuhdrern und Lesern, wie ihre Unkenntnis und Un-
achtsamkeit, ihren Unglauben und Unverstand in Bezug auf das, was geschrieben steht. Lk. 24,25;
Mt. 12,3.5.7; Joh. 7,39; Mt. 21,42; 1. Kor. 9,8.9 etc. Wie konnten sie das, wenn das, was sie lehren,
nicht wirklich im A. T. sich finde, und wenn es nicht leicht zu verstehen, wenn es dunkel, unbe-
stimmt und ungenau, zweifelhaft und fraglich wire?

Sehen wir nur einige darauf beziigliche Ausspriiche unseres Herrn und seiner Apostel etwas né-
her an.

Gleich im Anfang seines Auftretens spricht der Herr zu seinen Zuhdrern Mt. 5,17: |, Ihr sollt
nicht wdhnen, daf} ich gekommen bin, das Gesetz oder die Propheten aufzulosen. Ich bin nicht ge-
kommen, aufzulosen, sondern zu erfiillen. “ Die Juden standen also im Wahn, der Messias werde ih-

15



nen die Verpflichtung auf das Gesetz (das sog. A. T.) abnehmen, dal} sie sich nicht mehr so genau
und piinktlich daran zu halten und darnach zu richten, daB sie sich nicht mehr so zu plagen, so man-
ches sich aufzulegen oder zu versagen brauchten, mit andern Worten: Er werde ihnen den Weg
leicht und bequem machen. Solches verlangten und wiinschten sie auch, wie das uns allen eigen ist.
Warum aber schneidet ihnen der Herr diese Erwartung und Einbildung ab? Einfach deshalb, weil
das sich mit dem Wesen des Gesetzes nicht vertragt, indem es Gottes ewiges, unabdnderliches Ge-
setz ist. V. 18. Darum bezeichnet er auch die Erfiillung des Gesetzes (des ganzen sog. A. T.) als den
Zweck seines Kommens; weil es als Gottes Gesetz auch notwendig erfiillt sein mull. Wie aber der
Herr dieses Erfiillen versteht, gibt er von V. 18 an zu erkennen. Er besteht namlich in der Ausrich-
tung und Handhabung des Gesetzes als des Gesetzes Gottes in all seinen Vorschriften und Befehlen
bis auf Titel und Jota. Wenn aber der Herr jede halbe, jede Scheinerfiillung des Gesetzes fiir null
und nichtig erkldrt; wenn er eine Erfiillung und Beobachtung verlangt, die aus dem Herzen, d. i. aus
wahrhaftiger Hochachtung und Heilighaltung des Gesetzes als Gesetzes Gottes hervorgeht; wenn er
demnach selbst das Gesetz so sehr achtet, ehrt und liebt, dal3 er aus bloBer Liebe und Ehrerbietung
gegen dasselbe das Furchtbarste, das sich denken 1dBt, erleidet sein ganzes Leben hindurch: so
braucht man nicht lange zu fragen, wie sehr das Gesetz und die Propheten ihm das Wort Gottes
miissen gewesen sein.

Daher sagte er denn auch so oft: Es muf3 oder mufite also gehen, weil es in der Schrift geschrie-
ben stand; z. B. Mt. 26,54.56; 16,21; Lk. 22,37; 24,25-27.44-47. Der Herr erkannte also alles, was
im A. T. in Bezug auf die Menschen, also auch auf ihn, als deren Stellvertreter, geschrieben steht,
als eine unumgingliche Notwendigkeit, der er sich nicht entziehen durfte und wollte, weil es das
Wort, der Wille seines Vaters, weil es alles Gerechtigkeit, Leben und Herrlichkeit war. Nur darum
hat also der Herr sich selbst willig und gehorsam in sein ganzes furchtbares Leiden ergeben und mit
sich tun lassen, was man mit ithm tat, weil es so von ihm geschrieben stand im A. T., d. i. weil Gott
es so iiber ihn verhingt und durch Moses und die Propheten hatte aufzeichnen lassen. So trostete er
sich auch tiber den Untergang eines der Zwolfe damit, daB3 es so im Worte Gotfes geschrieben steht.
Joh. 17,12; Mt. 26,24; vgl, mit Lk. 22,22. Vgl. auch Mt. 26,31; Lk. 22,37; Joh. 13,18 etc.

Uberhaupt ersieht man aus den Evangelien, namentlich aus der Leidensgeschichte, daB der Herr
alles tat und litt aufgrund der Schrift und aus der Schrift alles wuflte und vorauserkannte, was ihm
begegnen wiirde. Mit andern Worten: Aus der Schrift belehrte er sich, schopfte er seine Erkenntnis,
Weisheit und Stérke; aus der Schrift lernte er sich selbst, den Vater, dessen Rat, Willen und Weg mit
ithm kennen; sie war sein Licht und Weg. Warum? Sie war das Wort seines Vaters; darin horte er sei-
nes Vaters Stimme; darin hatte und sah er ihn selbst in seiner ganzen Giite, Liebe und Herrlichkeit.

Das fiihlte auch das Volk ithm ab; sonst hétte es nicht gefragt: ,,Wie kann dieser die Schrifi, so er
sie doch nicht gelernt hat* (auf der Hochschule ndmlich zu Jerusalem). Wenn er nun seine Lehre
nicht sein nennt, sondern des, der ihn gesandt hat (Joh. 7,15 f.); so meint er das nicht so, als ob er
des Vaters Lehre unmittelbar aus dem Himmel mitgebracht oder in geheimnisvoller Weise vom Va-
ter empfangen hitte und empfinge; sondern so, daB er sie aus der Schrift genommen und nahm. Was
wiirden sonst die Juden gesagt und getan haben, wenn der Herr eine neue Lehre gebracht oder der
Schrift widersprochen héatte? Dann hitten sie ihn mit allem gottlichen Recht verwerfen konnen. 5.
Mo. 13. Wie schadenfroh sie gewesen wiren, wenn er sich mit der Schrift im Widerspruch gezeigt
hitte, geht aus ihren unausgesetzten Bemiihungen und Versuchen hervor, ithn mit der Schrift zu ver-
wickeln, oder ihm ein Urteil, eine AuBerung zu entlocken, die wider die Schrift gewesen wiire.
Wenn sie aber immer mehr falsche Zeugnisse und Zeugen wider ihn aufsuchten, so ist das ein Be-
weis, wie sehr sie wullten und fiihlten, da3 ihm von Seite der Schrift und seiner Lehre nicht beizu-

16



kommen sei, da3 er ganz auf dem Boden der Schrift stand. Mt. 12,10; 22,15 f£.35 ft.; 19,3 ff;;
26,59-61; Mk. 3,2; Joh. 8,1-11; 9,16; 5,10.16.

Wenn der Herr ferner zu den Juden sagt Joh. 5,19: ,,Hat nicht Moses euch das Gesetz gegeben?
Und niemand unter euch tut das Gesetz*, so sagt er das in dem guten BewuBtsein, dal3 er selbst das
Gesetz tut, weil es ihm als Gottes Gesetz heilig und unverletzlich war. Und wenn er ihnen zumutet:
»duchet in der Schrift, denn ihr meinet, ihr habt das ewige Leben darinnen; und sie ist’s, die von mir
zeuget,* so spricht sich darin seine Uberzeugung und GewiBheit aus, wie vollig und durchaus sie
thm beistimmen und zufallen wiirden, wenn sie der Schrift glauben und Gehor geben wollten. Dar-
um spricht er denn auch gleich darauf zu ihnen: ,, Ihr sollt nicht meinen, daf3 ich euch vor dem Vater
verklagen werde. Es ist einer, der euch verklagt, der Moses, auf welchen ihr hoffet. Wenn ihr Mosi
glaubtet, so glaubtet ihr mir (nicht auch mir, sondern unmittelbarer und direkter: So glaubtet ihr
mir, da ich nur lehre und sage, was er lehrt und sagt); denn er hat von mir geschrieben. So ihr aber
seinen Schriften nicht glaubet, wie werdet ihr meinen Worten glauben?* Was liegt denn in diesen
Worten anderes, als eine vernichtende Anklage und Beschuldigung gegen die Juden, daB} sie bei al-
ler scheinbaren Hochachtung vor der Schrift sich dennoch nicht im mindesten an dieselbe kehrten,
sie verachteten und beseitigten; dal3 alle ihre Schriftverehrung bloBe Heuchelei war? Was anderes,
als das gute BewuBtsein: ,,Ich Jesus, den ihr so gerne als Feind Gottes und der Schrift darstellen
mochtet, ich achte, ehre und liebe sie ohne Heuchelei von Herzensgrund; und nur weil ich sie heilig
halte, danach tue und sie zur Geltung zu bringen bemiiht bin, konnt ihr mich nicht vertragen. Wenn
ich die Schrift nicht achtete, wére ich euch gleich und gefillig, und ihr wiirdet mich als Euresglei-
chen aufnehmen. Joh. 5,39.45-47.

Wenn man mit Recht die Lehre Jesu und des N. T. die Lehre der Liebe nennt (nur nicht jener Lie-
be gegen Ungerechtigkeit und Heuchelei), so bedenke man doch, da3 gerade der Herr selbst im so-
genannten A. T. keine andere Lehre gefunden, als eben diese Lehre der Liebe, wenn er sagt: ,, Alles
nun, was ihr wollet, dafs euch die Leute tun sollen, das tut ihr ihnen: das ist das Gesetz und die Pro-
pheten*; und: ,, In diesen zwei Geboten (der Liebe Gottes und des Ndchsten) hinget das ganze Ge-
setz und die Propheten. “ Mt. 7,12; 22,34-40; denn damit spricht er es doch deutlich aus, dal Moses
und die Propheten mit all ihren Erzdhlungen, Gesehen und Vorschriften, wie anst6Big sie auch dem
einen oder andern erscheinen mochten, nichts anderes bezwecken und fordern, als die Pflanzung
und Aufrichtung der Liebe Gottes und des Nachsten. Rom. 13,8 ff.; Gal. 5,14; 1. Tim. 1,5.

Es muf} einleuchten, daf}, wenn Jesus selbst solche Meinung gehabt vom sogannten A. T., dann
auch seine Schiiler und Freunde keine andere konnen bekommen und vertreten haben. Dall dem
also ist, dafiir fiihren wir nur einige Beweisstellen an. So bezeugt Paulus feierlich vor einer hohen
Versammlung: ,, Ich sage nichts aufser dem, was Moses und die Propheten gesagt haben.* Apg.
26,22; und nachdem er vor Felix gesagt: ,,Die Juden kdnnen mir auch nicht beibringen (beweisen),
des sie mich (jetzt) verklagen®, fahrt er sich rechtfertigend also fort: ,,Das bekenne ich aber dir, daf3
ich nach diesem Wege, den sie eine Sekte heiflen, diene also dem Gott meiner Viter, da3 ich glaube
allem, was geschrieben stehet im Gesetz und in den Propheten® (24,13.14). Rom. 16,25 f. aber
schreibt er, da3 das von der Welt her verschwiegen gewesene Geheimnis nun geoffenbart und kund-
gemacht sei durch der Propheten Schriften. Ist es durch der Propheten Schriften kundgemacht und
offenbar geworden, so muf} es in jenen Schriften enthalten sein, so miissen die Propheten es gekannt
und gepredigt haben. Wenn er aber sagt, es sei von der Welt her verschwiegen gewesen, so kann das
kein Widerspruch sein, indem er damit sagen will, die Schriftlehrer hétten das Geheimnis je und je
verdeckt und verschwiegen, und dem Volke ihre Menschensatzungen als die Lehre Gottes und der
Schrift gepredigt; ganz so, wie man bis auf den heutigen Tag lehrt, was den Menschen, dem Flei-

17



sche beliebt, und es fiir christliche Lehre ausgibt, und dabei mit allen moglichen Mitteln die Grund-
wahrheiten der Schrift (das vollige Verderben des Menschen, seinen sklavischen Willen, die Frei-
macht Gottes, die Gerechtigkeit des Glaubens, die Versohnung durch Genugtuung etc.) tot zu lehren
und tot zu schweigen sucht, oder als unsinnig und horrend schméht und verschreit. Es ist also nicht
an dem, dall man die Wahrheit der Schrift nicht kennte; sondern an dem, dal3 man sie unterdriickt,
verdrangt und verschweigt; wie denn auch der Herr ausgerufen: ,,Wehe euch Schriftgelehrten! Denn
ihr den Schliissel der Erkenntnis habt. IThr kommt nicht hinein und wehret denen, so hinein wollen.*
Lk. 11,52. Sie kennen also den Weg und die Tiire zum Himmelreich; sie haben das Mittel (die Er-
kenntnis), um aufzuschlieBen; wissen also, was Wahrheit und Gerechtigkeit ist (wie konnten sie sie
sonst auch anfeinden, unterdriicken und verdammen, Rom. 1,18), und wie man gerecht und selig
wird; weil sie ithnen aber nicht gefillt, so umgehen und verschweigen sie dieselbe und bieten ihren
Schiilern und dem Volke, was allgemein angenommene und sanktionierte Lehre ist. Es &dndert nichts
an der Sache, bezeichnet sie vielmehr nur umso schirfer, wenn wir nach dem Grundtext {ibersehen:
»Den Schliissel der Erkenntnis habt ihr weggenommen.*“ Will man aber jene Stelle so verstehen,
daBl Gott das Geheimnis von der Welt her verschwiegen und verborgen, so hat auch das seine Rich-
tigkeit und kommt auf eins hinaus, insofern Gott es je und je den Weisen und Klugen verborgen (Mt.
11,25 f.), und zwar deshalb, weil sie das Geheimnis, die Weisheit, Gnade und Herrlichkeit Gottes
nicht wollten, sondern haften und verschméhten, und sie auch dem Volke verhiillten und vorenthiel-
ten. 1. Kor. 2,6 ff.; Jes. 29,9-14; 28,9 fT.

Das Namliche bezeugt Paulus Rom. 3,20 f., wo er schreibt, die Gerechtigkeit Gottes (also des
Glaubens V. 21) sei offenbar geworden, indem sie bezeugt, also auch bekannt und offenbar werde
durch das Gesetz und die Propheten. So findet er nach Rom. 10,6 die Gerechtigkeit des Glaubens,
thre Sprache und Lehre gerade bei Moses und schreibt V. 8: , Das ist das Wort des Glaubens, wel-
ches wir predigen. “ Also predigen sie gerade das und nur das, was sie bei Moses gefunden. Vergl.
1. Petr. 1,23. Ebenso fiihrt er Rom. 4,1 ff. das Zeugnis der Schrift iiber Abrahams Glauben und Ge-
rechtigkeit und Davids Worte aus dem 32. Psalm an, um zu beweisen, da3 der Mensch allein durch
den Glauben gerecht werde, und dal3 eben das A. T. dies lehre. Vgl. Gal. 3,5.6.8.11.22-24. Rom.
1,16.17; Hab. 2 4.

Demnach hat Paulus den Kern seiner Lehre, die Rechtfertigung durch den Glauben allein, und
alles, was damit in Verbindung steht, was man so gerne als blof3 oder doch vorzugsweise neutesta-
mentliche oder paulinische Lehre bezeichnen mdchte, bei Moses und den Propheten gefunden. Es
ist dies umso mehr zu beachten, weil gerade Paulus mit Christo selbst nie personlich verkehrt hat
und nicht miindlich von ihm belehrt worden ist. Und wenn er nun nach seinem eigenen Zeugnis sei-
ne Lehre auch von keinem Menschen empfangen hat (Gal. 1,11 £.15-19; 2,6-8), so kann er Christum
und dessen Lehre und Evangelium allein aus dem sogannten A. T. kennen gelernt haben durch Be-
lehrung und Erleuchtung des Heiligen Geistes; 1. Kor. 2,9 f. vgl. mit Mt. 16,17; Gal. 1,15 £.; 2. Kor.
2,17; 3,5 £.; 4,2.6; womit nicht geleugnet werden soll, dal Paulus Christi Leben und Sterben schon
als dessen Verfolger im Umrif3 gekannt und nach der Bekehrung immer eingehender und genauer
durch Mitteilung anderer kennen gelernt hat; wie er ihn denn gleich nach seiner Bekehrung in Da-
maskus predigte. Apg. 9,20.

Sehr belehrend iiber seine Stellung zum A. T. ist sein Selbstzeugnis Rom. 3,31: ,, Wie? Heben wir
denn das Gesetz auf durch den Glauben? Das sei ferne! Sondern wir richten das Gesetz auf.*“ Unter
»Gesetz* versteht er vorzugsweise die fiinf Blicher Mose, und zwar das Sittengesetz (die zehn Ge-
bote) nicht weniger, als das ganze Zeremonialgesetz. Apg. 21,21.28; 24,5 f. Rom. 3,8; Gal. 5,11.
Denn indem die Feinde ihn der Verkennung und Beseitigung des letzteren beschuldigten, suchten

18



sie ihn als einen Verdchter und Feind des ganzen Gesetzes oder des Gesetzgebers, Gottes, darzustel-
len, oder als einen, der Abfall von Gott, LosreiBung von dessen Gesetz, und Ungehorsam lehre und
predige. Hitte er nun in der Tat das Zeremonialgesetz verkannt und beseitigt, so hétte er allerdings
das Sittengesetz der zehn Gebote, das Gebot der Liebe und des Gehorsams gegen Gott umgesto3en;
weil nicht nur das eine wie das andere von Gott gegeben ist, sondern beide das gleiche bezwecken
und bewirken, ndmlich Gehorsam und Liebe gegen Gott Mt. 7,12; 5. Mo. 10,12 f.; indem die zehn
Gebote uns sagen, was wir tun sollen und tun werden, die Zeremonien (Opfer, Waschungen, Salbun-
gen etc.) uns dagegen lehren, wie wir zur Liebe und zum Gehorsam gegen Gott tiichtig und ge-
schickt gemacht werden, ndmlich durch Christi Blut und Geist. 1. Kor. 6,11; Rom. 8,1.9 f.14 f,; 1
Joh. 1,7; 1. Petr. 1,2. Wenn also Paulus nach seinem eigenen Zeugnis das Gesetz, und zwar auch das
Zeremonialgesetz aufrichtet, so ist seine Lehre und Predigt gerade das und nichts anderes als das,
was das Zeremonialgesetz abschattet und bezweckt, ndmlich die Gerechtigkeit des Glaubens. Und
nur weil er die Bedeutung und den Zweck, den Kern und die Kraft des Zeremonialgesetzes kennt
und versteht, lehrt und heilig hilt, nur darum 146t er den Schatten, die duere Form und Ausiibung
fallen. Ja absichtlich und beharrlich unterwirft er Titus der Beschneidung nicht und schreibt den Ga-
latern, sie seien aus der Gnade gefallen und hitten Christum verloren, wenn sie sich noch beschnei-
den lieBen. Wie und warum denn das? War doch die Beschneidung von Gott und er selbst auch be-
schnitten; ja nicht allein das, sondern er hatte spéter noch sogar den gldubigen und bereits gerecht-
fertigten Timotheus beschnitten. Gal. 2,3; Apg. 16,3. Darum, weil Pauli Gegner nur in der Absicht
den Schatten, die duBlere Ausiibung und Beibehaltung des Zeremonialgesetzes und der Beschnei-
dung predigten, um die Leute von der Lehre Pauli, von der Gerechtigkeit oder der Bewahrung des
Sittengesetzes abzuhalten und zu verderben. Wie hitten sonst der Herr und seine Apostel solche
scheinbar gottselige Ménner reilende Wolfe, Diebe und Morder, Diener des Satans und Hunde nen-
nen kénnen?! Mt. 7,15; Joh. 10,8; Apg. 20,29 f.; 2. Kor. 11,13-15; Phil. 3,2; Oftb. 22,15. Also haben
der Herr und seine Jiinger nie und nimmer gegen das Gesetz Opposition gemacht, und zwar so we-
nig gegen das vorbildliche, als gegen das Sittengesetz, sondern nur gegen die Liige, Heuchelei und
Ungerechtigkeit derer, die bloB3 darum das Gesetz in den Mund und an die Hand nahmen, um ihre
teuflische Lust und Willen desto leichter durchsetzen, das Volk desto gewisser von Christo und den
Aposteln abwendig machen und mit ins Verderben schleppen zu kdnnen; und nur darum wichen sie
diesen falschen Briidern auch nicht eine Minute und suchten sie dieselben moralisch zunichte zu
machen, weil sie, der Herr und die Apostel, die Wahrheit des ganzen Gesetzes heilig hielten und der
Widersacher Wesen und Absichten kannten. Joh. 8,44; Mt. 23; Gal. 2,5; 4,17; 5,10.12; 6,12 f.; 1,7-
10.

Wenn also der Herr und seine Apostel Moses und das Gesetz zu beseitigen scheinen, oder so von
ihnen reden, als lehrten und brichten sie etwas anderes, so ist wohl zu unterscheiden zwischen dem
Moses und Gesetz der Juden oder der Schule und Heuchelei, und dem Moses und Gesetz Christi,
der Propheten und Apostel, das ist, dem eigentlichen, wahren, rechtverstandenen und ehrlich ge-
brauchten Moses und Gesetz. Mit ihrem Moses gingen die Juden verloren; denn mit ihirem Moses
haften und toteten sie Christum; mit ihrem Gesetz waren sie Morder der Unschuldigen und Gerech-
ten. Warum hitten denn der Herr und seine Apostel solchen Moses nicht iiber Bord werfen sollen?
Es lag und liegt also alles an der Auffassung und am Gebrauche; es lag und liegt am Geiste, also am
Zweck und Ziel, mit und zu welchem man Moses und und das Gesetz gebraucht. Die Juden ver-
kannten und verdrehten, ja hafsten den wahren Moses und sein Gesetz, und ihre Achtung und Ehrer-
bietung vor ihm war lauter Lug und Heuchelei; so gewifs als sie Christum gehafst und getotet. Und
wenn sie diesen und seine Jiinger der Miflachtung oder Beseitigung des Gesetzes beschuldigten, so

19



war das wissentliche Liige und Heuchelei; so taten sie das nur um ihret- und nicht um des Gesetzes
willen; so war ihnen nur an sich selbst und nicht am Gesetze gelegen; so nahmen sie das Gesetz in
die Hand und in den Mund, um Christum zunichte zu machen und sich selbst zu behaupten, und
schéndeten in Christo das Gesetz und umgekehrt.

Es verhilt sich damit ganz wie mit ihrem Messias, dem Messias der Vernunft und Schule, der
Frommelei und Heuchelei, den sie ja scheinbar aus Moses und den Propheten genommen. Wie ver-
schieden muf} er aber von dem Messias des Gesetzes und der Propheten, also vom wahren Messias
gewesen sein, da sie diesen nicht nur nicht recht verstehen und annehmen konnten, sondern als ei-
nen Verfiihrer und Teufel haften und toteten!

So verschieden kann man die Bibel verstehen und auslegen! Doch nein! Nicht verstehen und
auslegen, sondern verdrehen und zu seinen Zwecken, zu seinem und anderer Verderben gebrauchen,
da es nur eine Auffassung und Auslegung gibt; zu dieser aber kommt nur der Unmiindige, Einfalti-
ge, Ehrliche und Gerechte. Mt. 11,25-27; 1. Kor. 1,18-2,16; Joh. 17,6-8.26. Christus und Moses,
Apostel und Propheten, Neues und Altes Testament sind also eins; und Christus hat weder das ewi-
ge Sitten- noch das Zeremonialgesetz gering geschétzt oder beseitigt, sondern das eine mit dem an-
dern durch sein Tun, Lehren und Leiden als heilig, unverletzlich und ewig erwiesen, aufgerichtet
und erfiillt. Denn wenn er und die Apostel das Zermonialgesetz &duflerlich dem Buchstaben nach
auch nicht beobachteten; so war das auch nie der Zweck Gottes gewesen damit, Jer. 6,20; 7,21 ff.;
Ps. 50,8-15; Jes. 1,11-31; 5. Mo. 10,12 f.; Mt. 7,12; so unterlieBen sie die Ausiibung des Buchsta-
bens nur, weil sie sich selbst schlachten lieBen (anstatt der Limmer), also Liebe iibten und des Ge-
setzes Zweck erfullten, und, um auch dulBerlich sich von denen zu trennen, die nur zum Schein das
Zeremonialgesetz beobachteten, und so die Heuchelei und fromme Ungerechtigkeit derselben zu
verdammen.

Wie hitte Christus und seine Gemeine auch noch gottesdienstliche Gemeinschaft mit den Has-
sern und Verfolgern Gottes und seiner Wahrheit haben kdnnen! Auch duBerlich war das unmdoglich.
Und wenn vor Christi Erscheinung irgend jemand aus Liebe zur Wahrheit und Gerechtigkeit, aus
Achtung und Ehrerbietung vor dem Geist und Zweck des Gesetzes nicht mit den Ungerechten und
Heuchlern am 6ffentlichen Gottesdienst teilnehmen konnte, so war eben das Gerechtigkeit, so er-
fiillte gerade er das Zermonialgesetz nicht weniger als das Sittengesetz Ps. 16,4; 1,1-2; Jes. 1,10-
17.21-23; 58,2 ff.; Amos 5,21 ff. etc. etc.

Darum hat dem wahren Jiinger Christi das Zeremonialgesetz noch jetzt den gleichen Wert, wie
dem Glaubigen vor Christi Erscheinung. In all den Opfertieren sieht er Christum und sich selbst; in
all den Reinigungen, Salbungen, Enthaltungen und Absonderungen sieht er, wie er gewaschen und
gereinigt ist und wird durch das Blut und den Geist Christi. Oder was tut es zur Sache, ob man sich
duBerlich reinigt, ein Lamm zum Opfer bringt, sich von unreinen Tieren und Personen leiblich ab-
sondert und vor der Berilihrung eines Toten sich hiitet oder nicht? ,, Das ist das ewige Leben, daf3 sie
dich kennen, den allein wahren Gott und Jesum Christum“. Joh. 17,3. Es handelt sich also um Be-
lehrung, Erkenntnis und Glauben; dazu ist der ganze vorbildliche Gottesdienst, wie das ganze Wort
Gottes, gegeben. Wer dadurch nicht zur Erkenntnis Gottes und Christi und zum Glauben kommt,
mag dulerlich alles tun und haben, er hat das Leben nicht, weil er Gott nicht kennt, ehrt und liebt.

Zu diesen Stellen kann man noch diejenigen hinzunehmen, in denen der Herr und seine Apostel
das, was im A. T. geschrieben steht, das vom Herrn durch die Propheten Geredete nennen. So sagt
Christus, vom filinften Gebot redend: ,,Gott hat geboten®. Mt. 15,4 u. Kap. 22,31: ,, Habt ihr nicht
gelesen von der Toten Auferstehung, das euch gesagt ist von Gott, da er spricht? “ Und Mt. schreibt
Kap. 1,22: ,,Das vom Herr Geredete durch den Propheten.” Ebenso redet Lukas vom Gesetz des

20



Herrn, wenn er vom levitischen Gesetze redet. Kap. 2,23 £.39. Und indem Petrus eine Schriftstelle
anfiihrt, sagt er, daf} sie zuvorgesagt hat der Heilige Geist durch den Mund Davids, Apg. 1,16; wie
er auch daselbst Kap. 3,18.21 bezeugt: ,, Was Gott zuvor verkiindigt hat durch den Mund aller seiner
Propheten. ““ Vergl. auch Apg. 4,25. So heilit es auch Hebr. 1,1: ,, Gott hat zu unsern Viitern geredet
durch die Propheten.” Derselbe Petrus schreibt ferner in seinem ersten Briefe Kap. 1,11, daB der
Geist Christi in den Propheten gewesen und zuvor bezeugt habe die Leiden und die Herrlichkeit
Christi; und im zweiten Brief 1,19 ff. sagt er, das prophetische Wort sei ihnen noch fester und zu-
verléssiger, als das, was sie selbst gesehen auf dem Berge der Verklarung. ,,Und ihr tut wohl®, heil3t
es daselbst weiter, daf} ihr darauf (auf das prophetische Wort) achtet als auf ein Licht“. ,,Und das
sollt ihr fiir das Erste wissen®, schreibt er ferner, ,,dall keine Weissagung in der Schrift geschieht aus
eigener Auslegung; denn es ist noch nie eine Weissagung aus menschlichem Willen hervorgebracht;
sondern die heiligen Menschen Gottes haben geredet, getrieben (getragen) von dem heiligen Geist.*

Man beachte auch, dall Johannes (Ev. 2,22) schreibt: ,, Da er nun auferstanden war, gedachten
seine Jiinger daran, daB} er dies gesagt hatte, und glaubten der Schrift und der Rede, die Jesus ge-
sagt hatte. “ Er schreibt nicht: Sie glaubten ,,der Rede Jesu und der Schrift“; sondern umgekehrt.

Es wird auch keinem aufmerksamen Leser der Evangelien entgehen, da3 die Jiinger nach Christi
Verherrlichung und AusgieBung des Heiligen Geistes nur darum so freudig und fest, so entschieden
und voller Zuversicht geworden sind in ihrem Glauben und Vertrauen auf Christum, weil ihnen jetzt
die Augen aufgegangen waren iiber die Schrift; weil die Schrift das alles so vorhergesagt; weil alle
Worte derselben an Jesu von Nazareth so schlagend erfiillt worden waren (Lk. 24,32); wie sie um-
gekehrt vorher an Jesu Erscheinung und Haltung Anstofl genommen, oder doch viele Bedenken und
Zweifel gehegt haben, weil sie durch die angeborne Blindheit und damalige Lehre (welche Schrift-
lehre sein sollte) ganz andere Begriffe und Vorstellungen vom Messias eingesogen und bekommen
hatten. Sie ordneten also Christum der Schrift unter, und zwar mit allem Recht, indem Gott selbst
thnen die Kennzeichen jedes wahren und falschen Propheten und Christi selbst angegeben in sei-
nem Worte und ihnen Vorsicht und Priifung geboten. 5. Mo. 13,1-5; 18,20-22; Jer. 28,9. Weshalb
auch die Feinde Christi so sehr bemiiht waren, Christum mit der Schrift in Widerspruch zu bringen,
um dann mit gottlichem Recht ihn verurteilen zu kénnen. Joh. 19,7.

So wird es auch an den Berdensern geriihmt, da3 sie Pauli Predigt der Beurteilung durch die
Schrift unterzogen, oder ,,tdglich forschten in der Schrift, ob sich’s also hielte, wie Paulus und seine
Gehilfen sie lehrten®. Apg. 17,11.

Wenn man nun bedenkt, 1) dafl die Evangelisten und Apostel des Herrn Jesu beglaubigte Ge-
sandte und Diener sind, die er selbst aufs Angelegentlichste in das Verstindnis der Schrift einge-
fiihrt, und dall Johannes Gfter bezeugt, sie, die Jiinger, hitten anfanglich die Schrift weder gewult,
noch verstanden, noch ihr geglaubt; nachher aber sei ihnen alles klar geworden: so mufl man die
Behauptung und den Vorwurf unglaublich finden, die Schriftsteller des N. T. hédtten Moses und die
Propheten nicht verstanden, oder unrichtig und willkiirlich ausgelegt und zitiert. [hr Amt und Beruf
ist doch der, als Boten und Gesandte Gottes und Christi allen Vilkern das Evangelium zu verkiin-
den, und zwar aus den Schriften des A. T.; und sie sollten diese Schriften nicht verstanden, oder ir-
rig ausgelegt und angewendet haben?! Sie sollen Gottes Rat und Willen gekannt und kundgemacht,
und die Schriften nicht verstanden haben, in welchen dieser Rat und Willen niedergelegt ist? Sie
sollen Schriften von hoherem Wert verfal3t haben, als Moses und die Propheten, und diese selbst
nicht gut gekannt haben?! Und doch erklért Paulus ausdriicklich, daB sie, nicht nur er und die elf an-
dern Apostel, sondern auch seine Gehilfen von Gott selbst tiichtig gemacht seien zum Amt oder
Dienst des Geistes und nicht des Buchstabens, und daB3 Gott ihnen durch seinen Geist geoffenbart

21



habe, was kein Auge gesehen, kein Ohr gehdrt und in keines Menschen Herz gekommen sei, da der
natiirliche Mensch die Dinge des Geistes nicht verstehe und annehme. 2. Kor. 3,6; 1. Kor. 2,9.10.14.
Da man nun seine eigene Anschauung und Auffassung des A. T. als eine rein geistige qualifizieren
mochte, die die buchstibliche verschméht: Woher kommt es denn, dal man so sehr von Paulus ab-
weicht?!

Eine Stelle kdnnen wir doch nicht unerwéhnt lassen, da sie uns so biindig und schlagend die Be-
deutung und Wichtigkeit des A. T. zu erkennen und zu fiihlen gibt. Es sind das jene vom Herrn
selbst dem Abraham in den Mund gelegten Worte: ,,Sie haben Mosen und die Propheten; laf3 sie
dieselben horen ... Horen sie Mosen und die Propheten nicht, so werden sie auch nicht glauben, ob
jemand von den Toten auferstiinde. “ Nach diesen Worten enthilt das A. T. die vollkommene Lehre
zur Seligkeit; so dal3, wer in Wahrheit der ewigen Pein entgehen wollte und dem A. T. Gehor und
Glauben schenkte, darin das vollkommene Heil, ewigen Trost und Frieden fand und hatte. Man
fiihlt aber auch aus diesen Worten den Vorwurf des Herrn gegen die Juden heraus, da3 das A. T. von
thnen liegen gelassen und verkannt, nicht beachtet, beherzigt und verstanden wurde. Und wenn sie
nun auch Christum liegen gelassen, verkannt und verworfen, ihm nicht geglaubt und Gehor gege-
ben; haben sie dann nicht selbst in so trauriger Weise die Wahrheit jener Worte Abrahams oder
Christi bewiesen?

Der ewige Einwand, nach dieser Ansicht hiatte man das N. T. nicht nétig, ist albern und l4cher-
lich. Denn wie des N., so ist Christus auch die Seele und der Mittelpunkt des A. T. und dieses wire
ja nicht Gottes Wort, wire nichtig und erlogen, wenn Christus nicht im Fleische erschienen wiére.
Nur Christum, seine Erscheinung im Fleische, sein Lehren und Leiden, sein Sterben und Auferste-
hen hat es im Auge, lehrt und predigt es. Lk. 16,16; Apg. 3,24.17 f.; 1. Kor. 15,3 {.; Joh. 20,9; 2,19-
22; Lk. 24,25-27; 44-46.

Und sind denn nicht alle Gottesménner des alten Bundes vollkommen selig geworden, die doch
das N. T. nicht hatten? Ja, viele hatten nicht einmal die Propheten, andere nicht einmal den Moses.
Hatten sie aber das geschriebene Wort Gottes nicht, so hatten sie doch das miindliche in der fortlau-
fenden Uberlieferung. Doch hitten wir beinahe den Scheol oder Hades vergessen, wo ja diese Heili-
gen und Geliebten Gottes auf ihre vollkommene Erldsung warten muflten, bis Christus in die Holle
hinabstieg und sie mit sich herausfiihrte und zur Vollendung brachte! Zu solchem Unverstand
kommt man, wenn man das Wort der Schrift nicht ehrt und heilig hélt; wenn man in seiner eingebil-
deten Weisheit und Frommigkeit sich nicht von der Schrift will sagen lassen, was Gerechtigkeit,
Gnade und Leben ist.

Wenn man es auch nicht verstehen will, so bemerken wir doch, dall mit jenen Worten: ,, Der Wei-
bessame wird dir (Schlange) den Kopf zertreten“, der Schlange der Kopf bereits zertreten wurde.
Oder war dies eine leere Drohung? War nicht in diesen Worten, wie auch im ausgesprochenen
Fluch iiber die Schlange, Gott selbst, der Stirkere, iber den Starken gekommen? Und gesetzt, unse-
re ersten Eltern und ihre gldubigen Nachkommen hétten wenig oder nichts in jenen Worten gesehen
und verstanden — wie man denn seine eigene Blindheit und Geringschitzung in Bezug auf die
Schrift auch immer andern andichtet — so fiihlten und hatten sie doch darin die ewige Liebe, Gnade
und Giite Gottes. Oder war es denn nicht reine Liebe und Erbarmung Gottes, wenn er den Verfiihrer
und Morder des Menschen verfluchte? Konnte ihn etwas anderes dazu bewegen, als seine herzliche
Barmherzigkeit gegen Adam und dessen Geschlecht? Braucht und sucht aber ein Verlorener mehr,
als die Liebe und Gnade Gottes? Ist dessen Erbarmen und Giite nicht sein Licht und Leben? Dem-
nach hatten Adam und seine Nachkommen in jenen wenigen Worten Gottes das vollkommene Heil.
Kommt wieder der alberne Einwand: Wozu denn Christus? Christus ist eben der Vollstrecker jenes

22



Fluches iiber die Schlange, 1 Joh. 3,8; und die Liebe und Gnade Gottes beruht ja nur in Christo, des-
sen Gehorsam, Leiden und Sterben, Rom. 8,39. Andrerseits ist Christus in dem Worte, ja ist selbst
das Wort Gottes; Joh. 1,14; Oftb. 19,13; so daB er selbst in dem (VerheiBBungs-)Worte Gottes in die
Welt trat und in der Welt war und ist. Hebr. 1,6 vergl. mit Ps. 97,7; Hebr. 10,5 ff.

I1. Wie sind die heiligen Minner und biblischen Schriftsteller das geworden, als
was sie nach Christi und ihren eigenen Aussagen wollen betrachtet sein?

Wir antworten: Auf ganz natiirlichem Wege in rein iibernatiirlicher Weise.

Wie wir bereits gesehen, waren die Propheten und Apostel an und fiir sich Menschen, wie alle
andern, und kannten Gott, dessen Rat und Willen so wenig als unser einer. Sie wurden aber von frii-
hester Kindheit an mit Gottes Wort bekannt und vertraut gemacht und aufs Angelegentlichste darin
unterwiesen, teils von ihren eigenen, gottesfiirchtigen Eltern, teils von erleuchteten Lehrern und
Minnern Gottes (Josua, Simson, Samuel, Salomo, Timotheus u. a.). So genossen die zwdlf Apostel
den dreijdhrigen Umgang und Unterricht ihres Herrn und Meisters, nachdem sie die ersten Anfinge
und Eindriicke im elterlichen Hause werden empfangen haben (besonders Jakobus und Johannes).
Das konnen wir das Natiirliche nennen. Es kam hinzu das Ubernatiirliche, die wahrhaftige Liebe
Gottes und des Néchsten, hervorgehend aus der lebendigen Erkenntnis Gottes und Jesu Christi. Dar-
in haben wir das Besondere, das von Gott Gegebene und Gewirkte zu erkennen, das, was sie erst
und allein zu dem machte, was sie waren und von den falschen Propheten und Aposteln wesentlich
unterschied. Der Beweis dafiir liegt in dem Umstand, daB3 z. B. Judas und andere mit gleichem Ver-
stand begabt waren, dieselbe Bibel hatten und lasen, den ndmlichen Unterricht genossen und den
gleichen Herrn und Meister drei Jahre lang horten, dessen Herrlichkeit, Zeichen und Wunder sahen,
wie die andern Apostel und Jiinger, aber zur wahrhaftigen Liebe und Hingebung nicht kamen, son-
dern voller Eigenliebe und Selbstsucht, voller Geld- und Ehrgeiz blieben.

Dasselbe sehen wir bei den Briidern Kain und Abel, Ismael und Isaak, Esau und Jakob und an-
dern, die immer die gleiche Erziehung genossen und doch ganz verschieden ausfielen. Daf3 aber die
wahre Erkenntnis und Liebe Gottes, also der wahre Glaube, nur von Christo ausgehen, gewirkt und
gegeben werden, bezeugen unzdhlige unzweideutige Stellen, z. B. Mt. 11,27; 16,17; Joh. 6,29.44 f{.
u. 65; Kap. 17,3,6.14.22.26; 1. Joh. 4,19; 5,20; 1. Kor. 2,9.10; Eph. 1,7-19; Apg. 16,14. Es wird
auch jedermann einleuchten, da3 und wie nur die wahrhaftige Liebe die Propheten und Apostel zu
dem machte, was sie waren (1. Kor. 13). Oder was macht einen Diener erst brauchbar und zum
wahren Diener, wenn nicht die Liebe und Treue, die unbedingte Hingebung an seinen Herrn? Moge
er daneben die schonsten und liebenswiirdigsten Eigenschaften und Gaben, alle Féhigkeit und Ge-
schicklichkeit besitzen: wozu taugt er, wenn er nicht treu ist, wenn er in Selbstsucht und Lieblosig-
keit nur an sich selbst denkt und um seines Herrn Sache sich nicht kiimmert? 1. Kor. 4,2.

Wie Gott dabei in gewdhnlicher, natiirlicher Weise verfahren, sehen wir auch daraus, dal3 er das
meiste durch Augenzeugen hat aufzeichnen lassen, oder daf3 die Schriftsteller es von Ohren- und
Augenzeugen erforscht und erfahren haben; tiberhaupt auf natiirlichem Wege, durch Forschen, Fra-
gen, Lesen und Lernen zur Erkenntnis und GewiBheit gelangt sind, wie wir das von Lukas wissen.
Ev. Lk. 1,1-4. Es ist aber damit nicht genug, dall jemand eine Sache selbst gesehen und gehort, es
fragt sich auch, ob er Verstand hat von dem Gesehenen und Erlebten, insbesondere aber, ob er treu
und wahrhaftig ist. Die beiden letztern Eigenschaften sind aber nicht natiirliches Besitztum des
Menschen, sondern eine iibernatiirliche Gabe und Wirkung Gottes; indem die Schrift dem Men-
schen nicht nur das Verstidndnis der Dinge Gottes, sondern auch die Wahrhaftigkeit, Treue und Zu-

23



verldssigkeit, die Gerechtigkeit also, die Uneigenniitzigkeit und Unparteilichkeit abspricht. 1. Kor.
2,14; 7,25; Tit. 3,3; Rom. 3,4.10-19.

Man stellt in der Regel Natur und Geist einander schroff gegentiber, als ewig unvereinbare Din-
ge; und doch ist ja die ganze Natur das Werk, die Schopfung des Heiligen Geistes. 1. Mo. 1,2; Ps.
33,6. So ist auch, ja vorzugsweise der Mensch das wiirdige Geschopf Gottes des Heiligen Geistes
mit all seinen Gaben, Anlagen und Fahigkeiten, mit all seinen Geisteskréften, Gefiihlen und Emp-
findungen, seinem Verstand, Willen und Begehren, und ist gar nichts bose, Gottes unwiirdig, mif3-
fallig, unheilig und unrein an ihm. Was ihn in so schroffen, ewig unvereinbaren Gegensatz zu Gott
stellt, ist lediglich seine Feindschaft, sein Argwohn und Mifitrauen gegen Gott in Folge seiner volli-
gen Unkenntnis Gottes. Mt. 11,27; 16,17; Joh. 6,44.45; Kap. 17,3; Rom. 5,10; 8,6.7; 1. Mo. 3,4.5; 1.
Joh. 4,20. Abgesehen von dieser Feindschaft ist der Mensch noch jetzt das Meisterwerk, der Ruhm
und die Krone Gottes und seiner Schopferwelt.

Sobald darum der Heilige Geist einen Menschen zu seiner Wohnung und Werkstétte, zu einem
Diener und Werkzeug Gottes ausersehen, hat er weiter nichts zu tun, als die angeborne Gottesfeind-
schaft aus dessen Herzen wegzunehmen und ihn durch Offenbarung Gottes, seiner Gerechtigkeit,
Gnade und Liebe zur Erkenntnis und Liebe, zum Glauben und Gehorsam gegen Gott zu bringen;
und derselbige Mensch ist von da ab ganz Gott geheiligt, gerecht und wohlgefillig; ganz angenehm
und Gottes wiirdig gemacht. Wie er frither ganz der Siinde, der Finsternis und Ungerechtigkeit
Knecht und Sklave gewesen, so ist er jetzt durch Erleuchtung und Belehrung des Heiligen Geistes
ganz Gottes und der Gerechtigkeit Knecht und Diener geworden mit all seinen Fahigkeiten, Kennt-
nissen und Gaben. Wie er frither seine Vernunft und Gaben in und zu dem Dienste der Siinde ver-
wendete, so jetzt in und zu dem Dienste der Gerechtigkeit. Rom. 6,13 ff. Und was er friither sich an-
geeignet an Kenntnissen und Fahigkeiten, an Einsicht und Verstand, das alles nimmt er mit hiniiber
in den Dienst Gottes, und ist und wird das alles Gott geheiligt und dienstbar gemacht, weil die
wahrhaftige Liebe, Treue und Hingebung an Gott da ist.

Was nun aber die Propheten und Apostel predigten und schrieben, das war nicht etwas ihnen
Fremdes, sie kaum Beriihrendes, so daB3 sie als Maschinen dagestanden und ihr Amt und Dienst als
etwas Mechanisches oder Magisches zu denken wire; oder als ob die Gedanken und Worte thnen
eingegossen oder diktiert worden wéren; nein — es war alles Erkanntes, Erlebtes und Erfahrenes, im
Herzen tief Empfundenes und Gefiihltes, was sie andern miindlich und schriftlich mitteilten, ihre ei-
gensten, innersten Gedanken und Herzensiiberzeugungen. Durch Suchen, Fragen und Forschen, rin-
gend und kéimpfend, im Umgang mit dem Worte und mit dem Herrn hatten sie sich alles angeeignet,
ganz in derselben Weise, wie jeder natiirliche Mensch sich seine Kenntnisse aneignet, mit dem Un-
terschiede, daB es ihnen bei allem um Gott, um Gerechtigkeit und Wahrheit zu tun war, wéhrend der
natiirliche Mensch das Ewige, die Versohnung und den Frieden mit Gott auller Acht lassend, nur das
Zeitliche im Auge hat; freilich ein himmelweiter Unterschied! Und gleich wie ein Mensch durch
Ubung, FleiB und Ausdauer in diesem oder jenem Fach eine gewisse Fertigkeit oder Virtuositiit er-
langen und einen Schatz griindlicher Kenntnisse und Erfahrungen sich sammeln kann, so daf} er Be-
griff und Verstand hat von seinem Fach und sich mit Leichtigkeit und Sicherheit, mit Geschick und
Takt darin bewegt, als wire es ihm zur Natur geworden: eben so haben wir es uns bei den bibli-
schen Schriftstellern zu denken. Sie waren im eigentlichen Sinne Theologen oder Gottes- und
Schriftgelehrte. Dazu waren sie nicht nur wie geschaften, sondern wirklich geschaffen und bestimmt
von Mutterleibe an und von Gott selbst von Anfang an dazu vorbereitet und tiichtig gemacht, in
dhnlicher Weise, wie mehr oder weniger jeder Mensch von Jugend an eine besondere Lust und Nei-
gung, Gaben und Anlagen hat zu diesem oder jenem Beruf und Fach und von Kindheit an in Gedan-

24



ken sich viel damit beschiftigt und darinnen iibt, oder darauf beziigliche Arbeiten an die Hand
nimmt.

Es konnte dabei weniger etwas Un- oder Widernatiirliches, Mechanisches oder Gemachtes vor-
kommen, als bei allen andern Menschen, weil bei den biblischen Schriftstellern alles viel mehr Her-
zenssache war, als bei jedem andern. Vielmehr als irgend jemand das, tun kann, redeten und schrie-
ben sie um der Sache selbst willen: Niemand kann weniger Nebenzwecke und selbstsiichtige Ab-
sichten haben bei dem, was er tut, als sie es hatten. Die Sache war ihnen zu klar und wahr, zu hoch
und herrlich, als daB3 dabei etwas Erzwungenes oder Gemachtes oder Gefdlschtes hétte stattfinden
miissen oder kénnen. Sie kannten die Sache, die sie fiihrten, als eine solche, die sich von selbst je-
dem ehrlichen, aufrichtigen Gemiite empfiehlt; und da sie falsche, ungerechte und ehrlose Men-
schen fiir dieselbe nicht konnten zu gewinnen suchen, brauchten sie keiner Kiinste und Schleichwe-
ge. Und was macht natiirlicher, offener und herzlicher, als die Liebe, und wer kann weniger kiins-
teln, sich verstellen und heucheln als sie? Dal} aber die biblischen Schriftsteller von herzlicher und
briinstiger Liebe zu ihrem Herrn, dessen Sache und Herde getragen und getrieben waren, wird nie-
mand leugnen. Daher wird man vergeblich bei einem profanen Schriftsteller und Redner eine mehr
Herz und Gemiit gewinnende und ansprechende, eine weniger gesuchte und gemachte, geschraubte
und hochtonende, eine mehr natiirliche, einfache, ungekiinstelte und erhabene Sprache suchen, als
bei den biblischen.

Der Heilige Geist als Schopfer, Triager und Erhalter alles Natiirlichen, alles Geschaffenen, fiihrt
darum zur Natur und zum Natiirlichen, zum allein Wahren und Ungekiinstelten zuriick; wihrend der
Mensch, von diesem Geiste preisgegeben, mehr und mehr ins Unnatiirliche, Widersinnige, Absto-
Bende und Storende verfillt. Was an der Schrift miBfallt und stoBt, ist, beildufig gesagt, einzig und
allein die alle Unwahrheit und Ungerechtigkeit verdammende Wahrheit. Bei keinem andern Schrift-
steller kann sich darum auch die Eigentiimlichkeit und Individualitdt mehr auspridgen, als bei den
biblischen; und weil der ganze Mensch mit seiner Art und Weise zu denken und sich auszusprechen,
das wiirdige, herrliche Werk Gottes des Heiligen Geistes, also heilig und rein und Gott wohlgefillig
ist, und nur seine Gesinnung, sein Hall und Stolz, sein Argwohn und Miftrauen gegen den ewig
herrlichen, treuen Gott ihn abscheulich und verdammlich macht: darum hat die Schrift so sehr das
den Morgenlidndern eigentiimliche Geprédge; daher bei den biblischen Schriftstellern die so ganz
volkstiimlichen Redensarten, Bilder, Gleichnisse und Anschauungen, alles aus dem Leben, aus der
Natur und dem tédglichen Verkehr genommen und in bekannten, beliebten und geldufigen Worten,
Spriichen und Formen wiedergegeben; weil fiir das Leben, fiir den tiglichen Umgang und Verkehr
berechnet, weil die Wahrheit, die Liebe und Gerechtigkeit wieder ins Leben, in den gegenseitigen
Verkehr hinein soll und muB, aus dem sie vollig verschwunden ist und fort und fort ferne gehalten
wird.

Wie aber beim Menschen an und fiir sich keine wahrhaftige Liebe und Gerechtigkeit sich findet,
weder Gott noch dem Néchsten gegeniiber, wie er von der Eigenliebe und Selbstsucht beherrscht ist
und ohne Gottes Macht immer wieder darein verfillt, und da nur Gott lieben kann, nur Gott wahr-
haftig, treu und gerecht ist: so wird man es verstehen, da3 und wie der Heilige Geist bei den Apo-
steln und Propheten das Treibende und Tragende, das Belebende und allein Waltende und Regieren-
de ist. Ohne den Heiligen Geist kein Licht und Leben, d. i. keine Erkenntnis und Gemeinschaft Got-
tes, keine Liebe und Gerechtigkeit, keine Wahrhaftigkeit und Treue; sondern Nacht und Tod, Blind-
heit und Unverstand, Selbstsucht und Eigenliebe, Unehrlichkeit und Ungerechtigkeit. Was darum
die Méanner Gottes gerecht und treu, wahrhaftig und herrlich, liebevoll und briinstig waren; was sie
von Gott, dessen Rat, Giite, Gerechtigkeit und Herrlichkeit wuiten und predigten, kannten und

25



schrieben: das waren, wuften und schrieben sie einzig und allein im Heiligen Geist; das wirkte und
schuf der Geist des Vaters und des Sohnes in ihnen. Der hatte ihnen die Augen gedftnet, das Herz
erschlossen und sie alles gelehrt; der erhielt und forderte, stirkte und befestigte sie in der Erkennt-
nis, im Glauben, in der Liebe und Gemeinschaft Gottes, mittelbar und unmittelbar, insofern der
Geist frei waltet nach seinem Willen und an nichts sich binden kann, und doch natiirlicher Weise
wirkt, indem er durch die Schrift, durch Menschen und Umstidnde, durch Erfahrung und Antrieb
zum Suchen und Forschen lehrt, so da3 das von den Mannern Gottes Geredete und Geschriebene
ganz das Wort und Werk Gottes des Heiligen Geistes ist; wie denn auch kein Mann Gottes ansteht,
sowohl das von ihm selbst als von andern Propheten Geredete und Geschriebene als von Gott oder
dem Heiligen Geiste geredet und geschrieben zu bezeichnen. 2. Sam. 23,2; Mt. 22.43; Apg. 28,25;
Mt. 1,22 etc. etc.

Es wird dabei dem Kenner und Freunde der Wahrheit kaum die Frage einfallen, ob denn auch die
einzelnen Worte vom Heiligen Geiste eingegeben seien, indem sich das fiir ihn von selbst versteht;
und die Gegner werfen diese Frage nur auf, um die Wahrheit in Frage zu stellen, den Glauben an die
Schrift als Gottes Wort zu verunglimpfen und lacherlich zu machen, und sich und andere dem Ge-
horsam des Wortes entziehen zu konnen. Das wird aber niemand verkennen koénnen, dal}, wenn die
Erkenntnis und Lehre, der Inhalt und Sinn, die Gedanken und Wahrheiten aus Heiligem Geist sind,
dann auch die Worte, Form, Darstellung und die Spracheigentiimlichkeiten, {iberhaupt die ganze &u-
Bere Einkleidung und Ausstattung von ihm herriihren. Oder kann man Gedanken klar und bestimmt
ausdriicken ohne Worte? Sind die Worte nicht die Trager und Vermittler der Gedanken? Ja sind Wort
und Gedanke nicht im Grunde eins? wie denn in der Bibel fiir Wort und Sache ein und derselbe
Ausdruck gebraucht wird (°27 pfipa). Wie viel, ja wie sehr kommt alles auf die Wahl der Worte an!
Wie sucht und ringt man nach passenden Ausdriicken und Worten, um sich klar und deutlich auszu-
sprechen, um nicht miflverstanden zu werden, und zwar umso mehr, je wichtiger der Gegenstand
ist! Und haben etwa die Propheten und Apostel nicht gewuf3t, wie schwer verstindliche Dinge sie
lehrten und predigten, oder besser: wie wenig ihre Lehre und Predigt dem Fleische gefallen kann,
und wie sehr man darum darauf ausgehen wiirde, sie zu verdrehen, zu mildeuten und anzufechten?!
Und sie sollten nicht danach gerungen, oder vergeblich danach gerungen haben und nicht dazu ge-
langt sein, sich klar und unzweideutig auszusprechen?!

So bezeugt es denn auch Paulus, daB3 sie das von Gott ihnen aus Gnaden Geschenkte auch reden
mit Worten, welche der Heilige Geist lehrt. 1. Kor. 2,13. Und unser Herr selbst sagt Joh. 17,8: ,.Die
Worte, nicht die Gedanken, die du mir gegeben, habe ich ihnen gegeben®; vgl. mit V. 14. Man denke
auch an den so oft wiederkehrenden Ausdruck im A. T.: ,,(Gott) lege meine Worte in deinen Mund.*
Jer. 1,9; 5. Mo. 18,18 etc. Und wer wiiite nun nicht, dal und wie sehr die biblischen Worte und
Ausdrucksweise ganz ihrem Inhalt entsprechen, ganz ihres Gegenstandes wiirdig sind? Wer hitte es
nicht bemerkt, dafl der Charakter und das ganze Wesen eines Menschen sich nirgend deutlicher du-
Bert und ausprégt, als eben in seiner Ausdrucksweise, in der Wahl seiner Worte? Ein gemeiner
Mensch bedient sich gemeiner Ausdriicke; ein Mann von Charakter, Adel und Wiirde verschméht
alles Entehrende im Ausdruck. Wenn es aber Manner von Charakter und Wiirde gibt, so sind es die
Propheten und Apostel; das wird niemand bestreiten, und zwar nicht nur in diesem oder jenem, son-
dern in allen Punkten. So gottlich, herrlich und erhaben darum der Inhalt und die Lehre der Schrift
ist, so gottlich, erhaben und herrlich sind auch die Worte, die Form und Darstellung. Und wem der
Inhalt heilig und anbetungswiirdig, gleich heilig und anbetungswiirdig ist dem auch der Buchstabe.
Und wer die Heiligkeit des Buchstabens leugnet, schmiht den Inhalt oder Gott selbst; wie derjenige
den Konig schmiht, der dessen Haltung und Kleidung, dessen Rede und Schrift bespottelt. Welches

26



ehrliche Gemiit wiirde darum nicht von der Schrift méchtig angesprochen und hineingezogen? Die
Erkenntnis und Lehrtiichtigkeit, die Ausdrucksweise, Sprache und Klarheit der biblischen Schrift-
steller ist darum auch so vollendet und die einzelnen Worte und Benennungen sind so gewéhlt und
bezeichnend, daB} sie nicht konnen erreicht werden, noch je erreicht worden sind. Wenigstens kennt
die Kirchengeschichte keinen Kirchenlehrer, Reformator oder sonstigen Theologen, der es besser
gemacht hitte, als irgend ein Prophet oder Apostel.

Was ist lieblich, herrlich und wiirdig auler Gott, auBer der Liebe und Gerechtigkeit, auler der
Natur und dem Natiirlichen oder dem von Gott Geschaffenen? Wenn nun der Charakter der Méanner
Gottes und der Schrift ansprechend ist, so ist er es nur deshalb, weil Gott selbst in ihnen war und
wirkte. Dal} aber die Lehre und Rede, das Tun und Wesen der Méanner Gottes und Christi herrlich
und wiirdig war und ist, wie oft und allgemein hat das Volk das bezeugt? Dal3 dagegen viele die
ndamlichen Ménner haflten, schméhten und ldsterten, war nur ein Ausflul und Beweis des Ungottli-
chen, Gemeinen und Teuflischen in ihnen.

Wenn darum, wie wir gesehen, der ganze Mensch, wie er leibt und lebt, denkt, fithlt und begehrt,
das wiirdige, herrliche Werk und Geschopt Gottes ist, so wird man es nicht unnatiirlich oder wider-
sinnig finden, da} dieser Gott sich auf’s engste mit dem Menschen verbindet, ihn lehrt und regiert,
durch ihn und in ihm wirkt und redet. Das geschieht aber so, da3 es den Anschein hat, als wire es
nur der Mensch selbst, der da wirkt und redet. Und dennoch sind die Gesinnung, Worte und Werke
des von Gott bewohnten und regierten Menschen so verschieden von dem Gewohnlichen und Allge-
meinen, dafl auch der Unkundigste gleich den himmelweiten Unterschied merkt. Woher sonst die
Tatsache, da3 die einen die wahren Propheten verehrt, die andern sie gehaf3t und getotet, wenn sie
das Gottliche oder Gott in ihnen nicht gefiihlt und verspiirt hétten? Gleichwie umgekehrt der Fiirst
dieser Welt sich ganz mit dem Menschen verbunden hat, ihn beherrscht und regiert, durch ihn und
in ihm redet und wirkt, und zwar auch in einer Weise, dal3 es sich ansehen l43t, als ob der Mensch
selbst und allein es wire, der da denkt, redet und handelt. Was aber den Menschen beherrscht, ob
der Geist Gottes oder der Geist dieser Welt, das wird an seinen Werken, an seinem ganzen Wesen
und Charakter offenbar, indem sich der eine vom andern unterscheidet, wie das Licht von der Fins-
ternis, der Verstand vom Unverstand, die Liebe vom HaB, die Gerechtigkeit von der Ungerechtig-
keit und die Ehre von der Schande. Joh. 8,12; 1. Joh. 3,7.10.13 £.; Phil. 3,19 etc. etc.

Es wird darum dem aufrichtigen Beobachter, der nicht blind sein will, mehr und mehr einleuch-
ten, dal und wie die heilige Schrift einerseits so ganz menschlich und natiirlich, andrerseits aber
ganz gottlich, ganz das Wort und Werk des Heiligen Geistes, da3 und wie sie vom Heiligen Geiste
durch Menschen geredet ist. So menschlich und natiirlich, so schlicht und niedrig, so alltdglich und
volkstiimlich, kindlich und ungekiinstelt sie ist in ihrer Form und &uBlern Erscheinung, so rein und
vollkommen gottlich ist ihr Inhalt, Sinn und Geist, ihr Ursprung und Zweck, ihre Kraft und Wir-
kung, so himmelweit verschieden von allem Natiirlichen und Menschlichen.

Es verhilt sich damit ganz, wie mit Christo. Er war Mensch und Gott zugleich; so menschlich, ir-
disch, alltdglich und gewdhnlich in seiner dullern Erscheinung und Haltung, da3 man beim ersten,
oberflachlichen Blick nichts Besonderes an ihm bemerkte; lernte man ihn aber ndher kennen, beob-
achtete man sein ganzes Wesen, Tun und Lassen, seine AuBerungen, Worte und Werke, seine Ge-
fithle und Empfindungen, seinen Geist und Sinn: wie ganz neu, befremdend und ungewo6hnlich fand
man dann alles! Niemand war und konnte so menschlich und natiirlich sein, wie Jesus; und gerade
darin erwies er sich als Gott, dall er so menschlich und natiirlich, so schlicht und niedrig, einfach
und wabhr, so offen und unverdeckt, so ungezwungen und ungekiinstelt war, wihrend der Mensch
immer kiinstelt und verdeckt, sich anders stellt, als er ist, und sich einen Schein und eine Gestalt zu

27



geben sucht, die er im Grunde nicht hat, nie sein will, was er ist, und und sein Verderben, es ist die
Liige. Phil. 2,6-8; Joh. 10,37 f.; 14,8-11.

Um ein MiBlverstindnis zu verhiiten, bemerken wir noch am Schlusse dieser Erdrterung, dal3 sich
die buchstibliche Aufzeichnung der Worte und Gleichnisse Christi durch seine Jiinger, sowie die
wortliche Wiedergabe oder Anfiihrung alttestamentlicher Stellen im N. T. nicht nur nicht durchfiih-
ren 146t, sondern gar nicht notwendig und gefordert ist. Es 148t sich zwar annehmen, da3 der Herr
seine Reden und Gleichnisse, einzelne Ausspriiche und Wahrheiten selbst 6fter wiederholt hat; dann
hat er aber selbst getan, was seine Jiinger getan haben, wenn sie eine nur einmal gesprochene Rede
oder Predigt verschieden ausgezeichnet: er ist ndmlich sich selbst, seinen eigenen Worten, nicht treu
gewesen. Wenn nun aber Letzteres kein Fehler, vielmehr eine Tugend und ein Vorzug ist, weil in der
Natur liegend: so ist es auch eine Tugend und ein Vorzug der Jiinger, der Augen- und Ohrenzeugen,
daB sie ein und dasselbe Gleichnis, eine nur einmal gesprochene Predigt ihres Herrn abweichend er-
zdhlen. Am natiirlichsten wird demnach die Annahme sein, da3 sowohl Christus eine und dieselbe
Rede und Wahrheit 6fter und abweichend gesprochen, als auch seine Jiinger bei der Wiedererzéh-
lung und Auszeichnung der Reden und Gleichnisse des Herrn sich nicht dngstlich an den Buchsta-
ben gehalten, wohl aber den Sinn und Geist, den Zweck und die Kraft erfafit und wiedergegeben ha-
ben, und zwar so gut, weise und zweckdienlich, als Christus es getan haben wiirde, da sie dessen
Geist und Sinn hatten.

Was hitten wir davon, wenn z. B. alle vier oder die ersten drei Evangelisten alle Reden und
Gleichnisse des Herrn Wort flir Wort niedergeschrieben hitten, wie der Herr sie geredet?! Bringt
nicht gerade die Verschiedenheit und Abweichung Licht in die Sache? Tritt nicht gerade dadurch der
Reichtum und die Fiille der Gedanken und Beziehungen und der Anwendung hervor? Ist nicht gera-
de diese Verschiedenheit ein Beweis dafiir, dal} sie den Herrn, die Sache verstanden, dal sie den
Sinn und Geist gefalit und aufgenommen?

Wie der Geist Christi der Geist der Freiheit ist, so macht er die Glaubigen frei vom Buchstaben,
d. i. von dem Geiste, der den Buchstaben gebrauchen oder verdrehen lehrt zum Umsturz der Wahr-
heit und des Gesetzes Gottes und zum Verderben der Menschen. Er bindet nicht an etwas AuBerli-
ches und Leeres, sondern an Gott, dessen Willen und Gesetz, was allein heilbringend ist. Die Apo-
stel sind also vom Geiste Christi so gelehrt und geleitet, daB3 sie iiberall und immerdar weise und be-
hutsam des Herrn Ehre, Willen und Gesetz und des Néchsten Heil im Auge behalten und je nach ih-
rer Individualitdt und Eigentiimlichkeit, je nach dem Stand ihrer Leser teilen sie mit und betonen sie
mit Nachdruck, was und wie sie es gerade zweckdienlich finden. Wie der eine mehr von dieser
Wabhrheit und Erscheinung ergriffen und von jenem Umstand und Wort besonders getroffen worden,
der andere aber von andern, je nach seiner Gemiitsstimmung und Lage, so teilt der eine mit, was ein
anderer {libergeht; so ist der eine kurz in dem, worin ein anderer ausfiihrlich ist, und hebt der eine
besonders hervor, was der andere kaum beriihrt, oder sie gebrauchen verschiedene Ausdriicke, Wor-
te und Wendungen. Alle sind demnach nur von einem Geiste getragen und gelehrt, und das eine ist
so wahr und richtig, so gottlich und heilig wie das andere, so abweichend es scheint oder ist. Wir er-
innern beildufig an Johannes, der in seiner Offenbarung ganz aus Moses und den Propheten, na-
mentlich aus Ezechiel, schreibt und doch so manches anders wiedergibt und Neues hinzufiigt.

Daf aber die Verfasser des N. T. einzelne Stellen aus dem A. T. nicht verstanden, willkiirlich ge-
deutet, aus dem Zusammenhang gerissen und zu ihren Zwecken angefiihrt, also dem Sinne Gewalt

angetan hitten u. a. m.: das kann und wird nur der glauben, der das N. T. so wenig versteht und ehrt
als das A.

28



II1. Wer wird die Schrift annehmen und wer sie verwerfen?

Das sagt sie selbst ganz klar und unverholen, wenn z. B. der Herr zu Pilatus spricht: ,, Wer aus
der Wahrheit ist, der horet meine Stimme. ““ Joh. 18,37; und zu den Juden: ,, Wer aus Gott ist, der ho-
ret Gottes Wort. Darum horet ihr nicht, denn ihr seid nicht aus Gott.” Joh. 8,47; ein andermal:
., Aber ihr glaubet nicht, denn ihr seid meine Schafe nicht ... Meine Schafe héren meine Stimme ...
und folgen mir.“ 10,26 f. Ahnlich schreibt Johannes: ,, Wir sind aus Gott und wer Gott kennt, der
horet uns; welcher nicht aus Gott ist, der horet uns nicht.““ 1. Br. 4,6. Wiederum spricht Christus zu
Nikodemus: ,, Wer das Arge tut, der hasset das Licht (das Wort Gottes, Christum) und kommt nicht
an das Licht, auf dafp seine Werke nicht gestraft werden. Wer aber die Wahrheit tut, der kommt an
das Licht, auf dafs seine Werke offenbar werden, denn sie sind in Gott getan.“ Joh. 3,20 f.; und zu
den Jiingern: ,, Wiret ihr von der Welt, so hdtte die Welt das Ihre lieb, dieweil ihr aber nicht von der
Welt seid, sondern ich habe euch aus der Welt erwihlet, darum hasset euch die Welt.“ 15,19. Ahn-
lich sagt er zum Vater: ,, Ich habe ihnen (den Jiingern) gegeben dein Wort, und die Welt hasset sie;
denn sie sind nicht von der Welt, wie denn auch ich nicht von der Welt bin.““ 17,14. Im gleichen Sin-
ne schreibt Paulus: ,, Wenn ich den Menschen noch gefiele oder gefiillig wdre, so wdre ich Christi
Knecht nicht.“ Gal. 1,10. Damit sind zu vergleichen Mt. 5,11 f.; 10,22-25; 13,38; Lk. 6,22 f. und
26; 1. Joh. 3,10 und Joh. 7,17: ,,So jemand will des Vaters Willen tun, der wird inne werden, ob die-
se Lehre von Gott sei, oder ob ich von mir selbst rede. “

Diese Stellen, mit der ganzen Schrift, der Geschichte und Erfahrung zusammengehalten, geben
jedem denkenden Menschen vollkommenen Aufschlufl iiber den Streit fiir und wider die Schrift.
Dennoch wird eine eingehendere Besprechung der Frage nicht iiberfliissig sein.

Nach den soeben angefiihrten Stellen gibt es zweierlei Menschen. Die einen sind aus der Wahr-
heit oder aus Gott, haben die Wahrheit zur Mutter und Gott zum Vater; darum lieben und suchen sie
Gott und die Wahrheit und nehmen sie auf und an, wenn sie sie finden; oder vielmehr werden sie als
Kinder Gottes und der Wahrheit von Gott geliebt, ausgesucht und gesammelt. Joh. 15,16; 10,16;
11,52; Jes. 40,11; 54,7 f.; Hes. 34,11 f. etc. Als Kinder der Wahrheit aber sind sie lauter, aufrichtig,
wahrhaftig und gerecht, ohne Trug und Falsch; lassen sich darum von der Wahrheit belehren und
tiberfithren und konnen nicht beharrlich und auf die Dauer widersprechen. Ps. 32,2; Offb. 14,5; Joh.
1,46-49; 1. Tim. 1,13; 2. Kor. 13,5 (es sei denn, dal3 ihr untiichtig, unecht, unbewéhrt, verwerflich
seid).

Die andern sind von der Welt oder vom Argen, sind Kinder der Finsternis und hassen als solche
das Licht, Gott und Christum. Sie lassen sich darum auch nicht belehren und iiberfithren von der
Wabhrheit, wie méchtig und iiberzeugend sie auch zu ihnen und in ihnen spricht, sondern widerste-
hen derselben und weisen sie von sich, weil sie nicht ehrlich, wahrhaftig und gerecht, also nicht aus
der Wabhrheit, nicht der Wahrheit Kinder oder Briider und Freunde sind. Mt. 12,33-35; 1. Thess. 5,4-
8; Joh. 8,23.37 ft.; Eph. 2,2; 4,17-19.

Danach ist die Frage nach dem Ursprung, der Echtheit und Géttlichkeit der Schrift nicht so sehr
eine Frage der sogenannten Forschung und Wissenschaft, als vielmehr eine Frage des Charakters
und innersten, sittlichen Gefiihls, eine Frage der Gerechtigkeit, Ehrlichkeit und Wahrhaftigkeit.
Denn wiére sie eine Frage der Wissenschaft, so wire sie langst gelost und entschieden und ist es
auch in vollkommen geniigender Weise fiir jeden ehrlichen Forscher. Weil sie aber eine Frage der
Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit ist, so wird die Schrift angefochten und bekdmpft werden, so lan-
ge es Menschen gibt, die nicht aus der Wahrheit, also nicht gerecht und ehrlich sind.

Die Wahrheit ist also diese:

29



Wer ehrlich und treu ist; wer die Wahrheit und Gerechtigkeit will; wer nach wahrhaftiger, unver-
ginglicher Ehre und Herrlichkeit ringt und nach dem strebt, was in Wahrheit 16blich, edel, unver-
ginglich und wiirdig ist: der mull und wird der Schrift immer mehr unbedingt und von Herzen bei-
stimmen und zufallen; der kann sie unmdglich anfeinden, verunglimpfen und verwerfen, weil sie
das Wort der Wahrheit und Gerechtigkeit, das Licht und das Leben ist und das vertritt und verficht,
was wahrhaftig und ewig, rein und fleckenlos ist.

Wer dagegen unehrlich ist, indem er das Zeitliche sucht und nicht das Ewige, eitlen Genuf3 und
vergingliche Ehre bei Menschen, und nicht Gott, dessen Gnade, Liebe und Wohlgefallen: der wird
und mul} die Schrift im Grunde des Herzens hassen und verwerfen, weil sie sein Dichten und Trach-
ten nicht nur eitel und toricht nennt, sondern als Ungerechtigkeit straft und verdammt, indem er bei
seinem Streben Gott, dessen Willen und Gesetz umgehen und beseitigen muf3, also Gott den schul-
digen Gehorsam und die gebiihrende Ehre versagt.

Es ist also auch das Umgekehrte wahr:

Wer die Bibel als Gottes Wort erkennt und annimmt, sie als das wahrhaftige Licht und Leben
liebt und ehrt und als solches sie festhilt und bewahrt in Not und Tod, trotz aller Anfechtung von in-
nen und auflen, trotz Verkennung und Schmach, Drohung und Gefahr: der erweist sich als treu und
gerecht, als Freund und Kind der Wahrheit; der muB}, wie die Schrift selbst, aus Gott, also gottlicher
Art und Natur sein und durch den Umgang und Verkehr mit der Schrift, durch deren Belehrung und
Zucht immer mehr der gottlichen Natur und Herrlichkeit teilhaftig werden. 2. Petr. 1,4; Hebr. 12,10;
Joh. 17,21 ff.

Ein Beweis dafiir sind die Propheten und Apostel, sowie alle Manner und Gerechten Gottes, de-
nen auch die Gegner der Schrift die Anerkennung und den Ruhm nicht versagen koénnen, dal3 sie ge-
recht und wahrhaftig, treu und lauter gewesen in Gesinnung, Wort und Tat.

Wer dagegen die Bibel nicht als Gottes Wort, als die alleinige, ewige Wahrheit anerkennt, ehrt
und liebt; wer sich ihr nicht zu unbedingtem Glauben und Gehorsam verpflichtet glaubt und sich ihr
entzieht: der verrdt damit nur seines Herzens Grund und Gesinnung, da3 er mit Gott, dessen Gesetz
und Gerechtigkeit zerfallen und entzweit ist, Gott und die Wahrheit ha3t, und also nicht aus Gott,
nicht gerecht und wahrhaftig ist und von einer finstern, feindseligen, ungerechten Macht geblendet
und festgehalten wird, die ihn allerlei Ausfliichte und Einwendungen suchen lehrt, um ihn von Gott
und der Wahrheit ferne zu halten. 2. Kor. 4,4; Eph. 2,2; Lk. 8,12; Offb. 12,9.

Als Beweis dafiir erinnern wir an die Feinde und Verfolger Christi, der Propheten und Apostel,
die auch die Gegner der Schrift nicht so leicht gegen den Vorwurf in Schutz nehmen werden, daf3
sie ungerecht gewesen sind.

Es wird uns das Gesagte noch klarer werden, wenn wir die Angriffe und Einwiirfe gegen die
Schrift auf ihren wahren Grund und Wert zuriickzufiihren suchen.

1.

a. Man meint sogar die Reinheit und Vollkommenheit der biblischen Sittenlehre anzweifeln zu
konnen, so daf} die Bibel nicht einmal in Betreff ihrer Sittenlehre Autoritét fiir uns sein konnte. Um
das Lécherliche und Heuchlerische solcher Angriffe zu erkennen, braucht man sich blo3 zu fragen,
ob diese Richter der Schrift solche Muster und Wachter reiner, tadelloser Sitte und Sittenlehre sind,
ob sie es mit der Sittlichkeit so genau nehmen, dafl man daraus schlieBen kann, jene Angriffe kom-
men aus aufrichtiger Liebe zur wahren Sittlichkeit.

30



In welchem Lichte erscheinen solche Beschuldigungen, wenn man sieht, wie diese Sittenrichter
der Bibel an der Unsitte, Frivolitit und an den leichtfertigen Grundsétzen aller andern Schriftsteller
keinen Anstofl nehmen und an den Dichtern, Philosophen und Theologen dieser Welt alles schon
finden, es wenigstens so mild beurteilen und sich herzenseins fithlen mit ihnen?

MulbBte nicht unser Herr ein Esser und Trinker, ein Freund von Zo6llnern und unsittlichen Men-
schen sein, also ein Beglinstiger und Beforderer der Unsitte, ein Verfiihrer und Verderber des Volks,
ja ein Verédchter des Sabbats und alles Heiligen und ein Gottesldsterer? Aber welch ein Licht geht
uns iiber solche Verunglimpfungen auf, wenn wir sehen, wie jene Gegner Christi sich in Ungerech-
tigkeiten bewegten, von denen der gemeinste Verbrecher kaum eine Ahnung hat und vor denen der
roheste Mensch zuriickbeben wiirde?!

In welchem Lichte endlich erscheinen jene Angriffe, wenn man sieht, wie der Herr und seine
Apostel sogar an der Sittenlehre des in dieser Beziehung so miBhandelten A. T. nicht den mindesten
AnstoB3 nehmen, so wenig als irgend ein anderer ehrlicher Mensch! Hatten vielleicht der Herr und
seine Apostel weniger Gefiihl fiir wahre Sitte, als diese Kritiker?! Sie werden es kaum behaupten
wollen, obschon man ihnen in dieser Hinsicht auch die unglaublichste Leichtfertigkeit und Anma-
Bung zutrauen muf.°

b. Der eigentliche und einzige Anstofs der Schrift ist gerade ihre Sittenreinheit und Sittenstrenge
und die daraus hervorgehende vernichtende Verurteilung aller Ungerechtigkeit und Heuchelei.

Wer die Schrift, sich selbst und die Menschen auch nur ein wenig kennt, braucht dafiir kaum ei-
nes Beweises; er liegt indessen schon in dem so eben Gesagten, namentlich aber in jenen Worten
Christi zu seinen (weltlichen) Briidern: ,, Die Welt kann euch nicht hassen (weil sie alles mitmach-
ten und guthieBen); mich aber hasset sie; denn ich zeuge von ihr, dafs ihre Werke bdose sind.*“ Joh.
7,7. Wiare der Herr in dem unbekannten Winkel des Landes geblieben (in Nazareth), hitte er den
Mund nicht aufgetan und zu allem geschwiegen: man hitte ihn nicht gehalit und so erbittert ange-
griffen. Dal3 aber dieser Zimmermannssohn und obskure Winkelprediger die frommen Bestrebun-
gen seiner Zeitgenossen samt ihrer scheinbar so gottseligen und biblischen Lehre vollig ignorierte,
bei Seite lie und verwarf, ja, da3 er sich erdreistete, die Obersten 6ffentlich vor dem Volke zu be-
strafen und ihnen ihre Unehrlichkeit, Hab- und Ehrsucht vorzuhalten — wie muflte das mit gehei-
mem und immer steigendem HalB und Zorn erfiillen! Hétten aber Christi Anschuldigungen Eindruck
gemacht und Erfolg gehabt, wenn sie aus unlauteren Griinden und Absichten hervorgegangen, wenn
er selbst nicht rein und tadellos, gerecht und vollkommen gewesen wire? Wer fiihlt es nicht, da3 die
Juden am Herrn nichts anstofig und unsittlich befunden, oder wenigstens alles bedeckt oder ent-
schuldigt und ihn beim Volk in Schutz genommen haben wiirden, wenn er nur ein wenig mitge-
macht und die BloBen der Obersten zugedeckt und gutgeheilen hétte; wenn er das Volk mit hitte
hinter das Licht fiihren und um seine Giiter bringen wollen?

Also gerade das erfiillte die Juden mit Neid und HaB, dal der Herr nicht war und sein wollte, wie
sie. Wire er ein Esser und Trinker, ein frivoler Mensch, ein Heuchler und Verédchter des Heiligen
gewesen: man hétte ihn wohl verachten oder heuchlerisch bemitleiden, nie aber im Ernst hassen
konnen. Noch viel weniger hitten ihn die Obersten also hassen und quélen konnen, wenn nicht ge-
rade sie die Esser und Trinker, die Spotter und Heuchler, die Verdchter des Heiligen und die Betrii-
ger und Verderber des Volks gewesen wiren. ,, Das befremdet sie , schreibt Petrus an die Gladubigen
(1. Br. 4,4), ,,daf ihr nicht mit ihnen laufet in dasselbige wiiste, unordentliche Wesen und ldstern. *
Also nicht die Siinden der Glaubigen befremden, sondern daf3 sie nicht mitlaufen und mitheucheln
wollen und kénnen; das ist der Welt so anstoBig und unertréglich.

31



Wenn die Bibel dem gemeinen Mann und Volk, den Alteren nicht weniger als der lebenslustigen,
genuB3siichtigen Jugend lastig und peinlich ist, wie jeder weil3, und zwar nur darum, weil sie ihnen
alle ihre Begierden und Bestrebungen, ihr Hangen am Irdischen und ihr Jagen nach Genuf3 und Er-
werb, als toricht, eitel und verderblich darstellt und ihnen die unseligen Folgen davon vorhilt, ihnen
also ihre Freude und Lust vergillt: so kommt auBer diesem Anstof fiir die Gebildeten noch ein and-
rer hinzu, der Umstand namlich, dal3 die Schrift die beliebten Lehren und Phrasen von Menschen-
wiirde, Selbstbestimmung, Freiheit, sittlicher Kraft usw., iberhaupt die ganze Sittenlehre und Theo-
logie der Welt so griindlich und zuversichtlich {iber den Haufen wirst und den Menschen im Lichte
der Wahrheit und nackten Wirklichkeit darstellt.

Waihrend sich aber die Gebildeten hoch erhaben diinken iiber die rohe Sinnlichkeit des gemeinen
Volks, wird es doch dem Aufmerksamen nicht entgehen, dall die Vertreter der hochsten, edelsten
und geistigsten Interessen nicht weniger sinnlich sind und noch vielmehr am Materiellen hangen,
als der ungebildete Haufe; nur daB3 sie ihrer Genuf3- und Gewinnsucht einen feinen Anstrich zu ge-
ben wissen und ihrem materiellen Sinn in den Schranken des Anstandes fronen. Woher kidme es
sonst, dal} die Gebildeten der Schrift noch mehr abhold sind, als der gemeine Haufe, und dieselbe
grundsétzlich hassen und angreifen? Will man das nicht an sich selbst erkennen, so erinnern wir nur
an die Obersten der Juden und der rémischen Kirche.

Also einzig und allein der sittliche Ernst der Schrift, ihre gerechte Verurteilung aller sinnlichen
Liiste und Begierden, deren Torheit, Eitelkeit und Verderblichkeit der Mensch selbst gut fiihlt, ohne
welche aber das Leben fiir ihn, den Gottentfremdeten, keinen Reiz hat, ist es, was an ihr st63t und
milfallt. Wie wire es sonst erkldrlich, dal3 gerade die Gebildeten alle wahre Sitte untergrabende
Schriften mit solchem Genuf3 und Behagen lesen kénnen?!

c. Dahin gehort es auch, dafs man in der Schrift Ungenauigkeiten, Geddchtnisfehler, Widersprii-
che, Verrechnungen usw. hat finden wollen. Wenn man dabei gesagt hat, es tue der Géttlichkeit der
Schrift keinen Abbruch, solche Ungenauigkeiten zuzugeben und dieses und jenes als unrichtig und
irrig fallen zu lassen, ja, es sei sogar eine Ehrenrettung der Schrift, wenn man Anst6Biges und Ver-
nunftwidriges ausscheide: so fragen wir einfach, ob es denn dem Ansehen eines gemeinen Mannes
und gewohnlichen Schriftstellers nicht schade, wenn er sich Ungenauigkeiten, Widerspriiche und
Verrechnungen zu Schulden kommen 1483t. Wenn aber schon ein gewohnlicher Mann und Schrift-
steller, der auch nur ein wenig Charakter, Verstand und Ehrgefiihl hat, sich vor solchen Bl6en hiitet
und griindlich zu Werke geht; sollen dann die biblischen Schriftsteller noch unter solchen Ménnern
stehen? Und warum machen denn die Gegner der Schrift immer diese angeblichen Irrtiimer, Wider-
spriiche und Verrechnungen geltend, so oft von der Vollkommenheit der Schrift die Rede ist, wenn
jene dem Ansehen derselben keinen Abbruch tun sollen? Welche Ehrerbietung verrét es denn vor
den biblischen Schriftstellern, wenn man ihnen so leichtfertig Dinge zutraut, die man nicht leicht ei-
nem unbedeutenden Schriftsteller zumutet? Solche Zumutungen beweisen aber umso mehr die
Leichtfertigkeit ihrer Urheber, als sie meist Dinge betreffen, die auch ein Kind hétte wissen konnen.
Wir denken hier z. B. an die Bemerkung 1. Mo. 4,14: ,Es wird mich (Kain) todtschlagen, wer mich
findet™; und V. 17, dal} Kain ein Weib gehabt und eine Stadt gebaut, da noch keine Menschen da ge-
wesen sein konnen; ebenso an die wiederholte Bemerkung: ,,Damals waren die Kananiter im Lande
(Kanaan)“; oder: ,,Dazumal war noch kein Konig im Lande*, was eine spétere Abfassung dieser Bii-
cher verrate: 1. Mo. 12,6; 13; Richt. 17,1; 18,1; 19,1; 21,25. So berichtet Moses von 70 Seelen, die
nach Agypten gezogen sein sollen, 1. Mo. 46,27; 2. Mo. 15; Stephanus dagegen redet von 75; Apg.
7,14. Und wéhrend nach 4. Mo. 25,9: 24 000 gefallen sein sollen, redet Paulus nur von 23 000, 1.
Kor. 10,8. Diese Ménner miifiten in Beschrianktheit ihresgleichen nicht finden, wenn sie selbst nicht

32



die angeblichen BloBen und Widerspriiche bemerkt und nicht mit Grund und Absicht so geschrieben
hitten, mit dem guten BewuBtsein, daf3 ein jeder von ihnen das Richtige sagt und schreibt von sei-
nem Standpunkte aus, und daB3 der scheinbare Widerspruch sich fiir jeden Aufrichtigen und Auf-
merksamen leicht 16sen 14Bt? Oder wiirde unser einer sich solche Versto3e und BloBen zu Schulden
kommen lassen? Pflegen wir nicht zuerst genau uns zu erkundigen und nachzuschlagen, bevor wir
etwas in die Welt hinausschreiben? Oder meint man etwa, Stephanus und Paulus hétten ihre Bibel
nicht bis ins Einzelnste gekannt? Ist es denn Bescheidenheit und Gerechtigkeit, andern zuzutrauen,
was man sich selbst um keinen Preis wiirde nachsagen lassen? Sagt man aber, solche Gedachtnis-
fehler konnten sehr leicht mit unterlaufen, so geben wir das zu, fragen aber, ob es nicht eben so
leicht war, sie zu vermeiden. Und machen denn die biblischen Schriftsteller nicht auf jeden ehrli-
chen und unbefangenen Leser den Eindruck der Griindlichkeit und der Wahrhaftigkeit, der Vorsicht
und Gewissenhaftigkeit? Verdienen sie den Vorwurf der Oberfldchlichkeit, Leichtgldubigkeit, Tor-
heit, Befangenheit und Unbedachtsamkeit? Wére es dann nicht eine Schmach fiir die christlichen
Gelehrten, sich mit solchen Schriften viel abzugeben? Wiirden und mii3ten sie dann dieselben nicht
vollig bei Seite legen, als aller Beachtung und Miihe unwiirdig? Soll aber der Umstand keine Be-
deutung haben, daB3 unser Herr, die Evangelisten und Apostel keine Widerspriiche, Irrtiimer und Un-
richtigkeiten im sogen. A. T., das doch den gewaltigen Schldgen der Kritik am meisten ausgesetzt
ist, gefunden haben, vielmehr durchgidngig die hochste Achtung vor demselben an den Tag legen?
Miifiten nicht gerade sie, diese gewissenhaften Manner und Lehrer aller Zeiten und Vélker, vor al-
len andern das A. T. als Gottes Wort haben fallen lassen, oder darauf aufmerksam gemacht haben,
wenn sie Unwahres, Irriges und Unrichtiges darin entdeckt hitten? Wie albern ist darum auch die
Bezeichnung Christi als eines Reinigers oder Reformators des Judentums (resp. des A. T.), da er als
solcher genau hitte sagen miissen, was vom A. T. anzunehmen und beizubehalten, was dagegen
auszuscheiden sei. Vergl. dagegen Mt. 5,17 ff. und das dazu Bemerkte. Sollen aber der Herr und sei-
ne Apostel darum nichts von jenen Ungenauigkeiten und Irrtiimern gesagt haben, weil sie nicht von
Belang sind und nur untergeordnete Dinge betreffen, so fragen wir billig, warum denn unsere Leh-
rer so gro3en Larm dariiber erheben.

Nur derjenige kann und wird darum die biblischen Schriftsteller unter die profanen herabsetzen,
der, gegen jene eingenommen, gerne solche Dinge in ihnen finden mochte. Und wir fragen, ob man
nicht eben darum allerlei Irrtiimer, Widerspriiche und Ungenauigkeiten in der Schrift aufsuche, um
ihr die Spitze abzubrechen, ihr Ansehen zu knicken und sich so aller Verbindlichkeit und Verpflich-
tung gegen die Schrift zu entschlagen? Oder haben nicht eben diejenigen so viel Mangelhaftes in
der Schrift zu finden behauptet, die ihr abhold und bemiiht waren, ihr Ansehen zu brechen? Der
Mensch hat das ganz richtige Gefiihl, da3, wenn die Schrift ungenau ist und Irrtiimliches enthélt, ihr
Ansehen gebrochen, und er ihr nicht mehr zu Glauben und Gehorsam verpflichtet ist, nach jenem
Sprichwort: ,, Wer einmal liigt, dem glaubt man nicht, und wenn er auch die Wahrheit spricht. “ Da-
her denn auch die Schadenfreude, wenn man meint, in der Schrift eine Torheit oder Bl6f3e entdeckt
zu haben. Dafl man dann noch vorgibt, man konne nicht umhin; es sei das das Ergebnis einer gewis-
senhaften Forschung; das wissenschaftliche Gewissen zwinge zu diesem oder jenem Zugestindnis;
es sei einem leid u. dgl., ist nicht ehrlich gemeint und bekundet nur die innere Bestrafung und Unru-
he.

Wir diirfen auch das Zutrauen hegen zur Gerechtigkeit Gottes, dal er einen Menschen nicht
schuldig erkldren oder verdammen wird, weil er sich gar nicht an und nach seinem Worte gehalten,
wenn ihm dieser Mensch nachweisen kann, sein Wort sei nicht durchaus gewill und zuverlissig ge-
wesen. Es hat’s aber noch Keiner mit klaren, iberzeugenden Griinden, mit Freudigkeit und gutem

33



Gewissen in Heiligem Geist nachgewiesen, so wenig, als man Jesu eine Schuld nachgewiesen hat
und ein Ankldger und Zeuge wider ihn aufgetreten ist auf seine Aufforderung hin: ,, Welcher unter
euch kann mich einer Siinde zeihen? *

d. Der letzte Grund aller Angriffe auf die Schrift ist der, daf3 sie sich fiir Gottes Wort ausgibt. Die
Frage ist blof3: Tut sie es filschlich? Oder ist sie in der Tat Gottes Wort?

Wir behaupten, dal3, wenn sie sich fiir Gottes Wort ausgibe, ohne es in Wahrheit zu sein, aller
Streit ein Ende hétte, oder ein solcher Streit nie entstanden wire; da in diesem Fall die Schrift das
Geprége der Liige, Abgeschmacktheit und Phantasterei offen an ihrer Stirn tragen wiirde, wie alle
heidnischen Religionsschriften und Mythologien. Dann wiirde kein Mensch sich an ihre Aussagen,
Drohungen und VerheiBungen kehren und die Schrift selbst hétte nie ein so zahlloses Heer méachti-
ger und erbitterter Gegner um sich gesammelt, indem sie keinen tieferen Eindruck zu machen und
das innere Wesen des Menschen nicht in solcher Weise zu beriihren und zu treffen imstande wire.
Sie wiirde die eigentliche Siinde des Menschen weder kennen noch antasten, und nicht Gott, son-
dern dem Fleische, dem Menschen, die Ehre geben. Es hat doch noch keine menschliche Schrift
sich ganz auf Gottes Seite gestellt, dessen Partei genommen und ihn in seinem Urteil und Gericht
iiber die Menschen vollkommen gerecht und tadellos befunden und erklért, sondern vielmehr, wie
der Mensch Gott nicht mehr kennt, ehrt und liebt, auch nicht mehr weil3 oder wissen will, was Ge-
rechtigkeit und Wahrheit ist: so hat er Gott entweder menschliche Schwichen, Torheiten und Lei-
denschaften angedichtet, oder aber Gott minder oder mehr zum Urheber der Siinde und des mensch-
lichen Elendes und Verderbens gemacht.

Dadurch also unterscheidet sich die heilige Schrift spezifisch von allen menschlichen Schriften
und Lehren; dadurch erweist sie sich als gerecht und wahrhaftig, als Gottes Wort also, da3 einzig sie
Gott vollkommen rein, gerecht und heilig erkldrt, ihm die gebiihrende Ehre gibt und der Siinde und
des Fleisches nicht schont in ganz gerechter, unparteiischer Weise; wihrend der Mensch in seiner
Eigenliebe und Selbstsucht, in seinem Stolz, Argwohn, Mifitrauen und Unglauben gegen Gott sich
fort und fort zu entschuldigen bemiiht ist und kein anderes Urteil iiber sich selbst kennt und ver-
tragt, als ein solches, wobei er mit seiner Unehrlichkeit und seinem ungerechten Wesen durchsch-
lipfen kann. Daher der Unwille und Hal3 gegen die Schrift. Sie 148t dem Menschen keinen Ausweg,
keine Entschuldigung; sie stellt ihm die Wahl: Entweder sich ganz und allein schuldig und im Un-
recht zu bekennen und zu dem gerechten, erbarmenden Gott umzukehren, indem bei ihm volle Ver-
gebung ist, oder aber in Rechthaberei und Widerspruch mit Gott ewig verloren zu gehen; wihrend
jede menschliche Lehre, jiidische und christliche nicht minder, als heidnische, so evangelisch und
himmlisch sie auch klinge, den Menschen minder oder mehr von der eigenen, mutwilligen Ver-
schuldung seines Elendes freispricht und die Sache so darstellt, als wire der Mensch durch Mifige-
schick, durch goéttliches Verhédngnis in seinen verlorenen Zustand geraten, und dem Menschen nicht
allein die Kraft, sondern auch die Pflicht und Befugnis zuerkennt, sich selbst durch angemessenes,
sittliches Verhalten Gottes wiirdig und zum Himmel geschickt zu machen.

Der schlagendste Beweis, das unwiderleglichste Zeugnis fiir die reine Géttlichkeit der Schrift
liegt aber in dem Widerspruch und HaB, den sie zu allen Zeiten bei allem Fleische gefunden. Man
denke hierbei an so viele Ausspriiche Christi, namentlich an jenen an seine Jinger: ,, Wiret ihr von
der Welt, so hdtte die Welt das Ihre lieb. Dieweil ihr aber nicht von der Welt seid, sondern ich habe
euch von der Welt erwdhlet, darum hasset euch die Welt.*“ Joh. 15,17, vergl. mit 17,14.16; Gal. 1,10.
Wairen also auch ihre Schriften, ihre Lehren und Ansichten von der Welt, so wiirden sie aufgenom-
men werden und keinen Widerspruch finden. Wiren sie das, wofiir man sie ausgibt, wozu man sie
so gerne machen mochte, ndmlich Schriften menschlichen Ursprungs, Erzeugnisse des Menschen-

34



und Zeitgeistes, man wiirde sie als seines Sinnes und Geistes, als Ausdruck seiner eignen Gefiihle
und Ansichten anerkennen und alle ihre Méngel und Torheiten iibersehen und entschuldigen; man
konnte sie nicht hassen. ,,Ihr miisset gehasset werden von jedermann um meines Namens willen®,
sagt der Herr zu seinen Jiingern und Glaubigen; nicht als Menschen, als Siinder und Ungerechte ge-
hasset werden, sondern als Freunde und Bekenner Christi, als Vertreter und Verkiindiger seiner Sa-
che und Lehre, der Wahrheit. Mt. 24,9; Mk. 13,13, vergl. mit Mt. 5,11 f.; Lk. 6,22 f. 26. (,,Wehe
euch, wenn euch jedermann wohl redet. Desgleichen taten ihre Viter den falschen Propheten
auch.®)

Man bedenke auch, wie das Volk Israel je und je auBerhalb des Gesetzes stand, es nicht verste-
hen, annehmen und festhalten konnte und wollte; wie wenig es den Propheten gelang, es zum Ver-
standnis und zur Liebe des Gesetzes oder Wortes Gottes zuriickzufiihren, und wie sie gerade bei den
Schriftgelehrten, Priestern und Propheten den meisten Widerspruch und HaB3 und am wenigsten Ver-
stindnis und Gehor fanden. Jer. 5,1.4 f.; Jes. 28,7 ff.; 5. Mo. 29.4; 31,16.27; 32,5.15; Richt. 2,6 ff.;
2. Kon. 17,7 ft.; 2. Chron. 36,16 etc. etc. Konnte es denn einen schlagenderen Beweis fiir die Gott-
lichkeit der Schriften Moses und der Propheten geben, als diese Erscheinung? Wie so ganz anderer
Art und Natur, als alle menschlichen Schriften und Lehren, Gefiihle und Ansichten, wie so ganz un-
gewohnlich, tiber und widermenschlich miissen sie sein, wenn nicht allein alles Fleisch, frommes
wie gottloses, sie scheut, meidet, halit und verfolgt; sondern auch der aus Gott Geborne sie kaum zu
fassen und zu verstehen vermag, sie kaum zu glauben und anzunehmen wagt! Rom. 7,14-25; 2. Kor.
11,3 £. V. 30. 19 f;; Gal. 1,6; 3,1; 4,21; 5,1-4; Phil. 3,8-14.

e. Es verhdlt sich mit der Schrift, ganz wie mit Christo. Die so allgemeine Auflehnung, der so
michtige Widerstand gegen ihn hatte seinen Grund in dem unmittelbaren, unwiderstehlichen Ge-
fiilhl, in dem nicht abzuweisenden Eindruck und in dem erdriickenden BewuBtsein: ,,Er sagt die
Wahrheit; er steht im Recht, und das Recht und die Wahrheit geben ihm die Macht; er ist sich seiner
gerechten Sache bewuBt, seiner Uberlegenheit und des Sieges gewiB; er steht rein und tadellos da,
ohne die geringste Menschenfurcht und Menschengefilligkeit; es ist ihm nicht beizukommen; fiir
keine Lockung ist er zugénglich, weil er nichts sucht und nach nichts fragt als nach Gott, dessen
Wahrheit und Ehre, und fiir sich selbst nichts beansprucht.*

Christi einziges Verbrechen war demnach das, daB er sich keines Verbrechens, auch nicht eines
Schattens von Siinde und Gesetzwidrigkeit schuldig machte und machen konnte und wollte; da3 die
Obersten mit all ihren Rédnken und Versuchen, mit all ihren so klug ausgedachten Anschlidgen und
verfanglichen Fragen, mit den so listig gelegten Fallen und Schlingen, ihm nicht beikommen, zu
keinem Unrecht ihn verleiten und auch nicht einen Schein von Ungesetzlichkeit und Vermessenheit
an ihm entdecken konnten, daf} alle ihre Bemiihungen und Anstrengungen sich so eitel und erfolglos
erwiesen. Welch eine Entlastung fiir ihr bedréngtes Gewissen, welch ein Jubel fiir ihren Neid, wenn
sie thm auch nur den leisesten Verstol3 gegen das Gesetz und die Gerechtigkeit hétten vorwerfen
und nachweisen konnen! Dann hétten sie ihre Besorgnisse und Befiirchtungen ablegen und von
ihrem aufreibenden Kampfe gegen Christum und seine Sache ausruhen und sagen konnen: ,,Er ist
selbst nicht lauter und gerecht, was will er uns sagen! Er ist nicht der Messias und Sohn Gottes, was
brauchen wir ihn also zu flirchten!*

Mit andern Worten: Christi einziges Verbrechen war, daf3 er der Sohn Gottes war, sich unumwun-
den als solchen bekannte und mit der Tat, also mit unwiderstehlicher Macht, sich als solchen er-
wies. Denn wihrend alle falschen Zeugnisse nicht verfangen vor dem jiidischen Rat, wird Christus
endlich einstimmig als Gotteslésterer des Todes schuldig erkldrt nur darum, weil er sich feierlich
und amtlich als den Sohn Gottes bekannte. Mt. 26,63 f.; Joh. 19,7. Die Evangelisten ermangeln

35



auch nicht, es aus- und nachdriicklich zu bemerken und hervorzuheben, dal3 dies sein eigentliches,
einziges Verbrechen war, z. B. Mt. 27,37: ,,Und oben zu seinem Haupte hefteten sie die Ursache
seines Todes beschrieben: ,Jesus, der Juden Konig. *“

Die Juden freilich hitten sich und andern gerne eingeredet, Christus gebe sich bloB dafiir aus;
Joh. 19,7.21; 5,18; 10,33. Allein in diesem Falle hétten sie ihn nicht toten und hassen konnen,; weil
er dann gewesen wire was und wie sie, ein Kind der Erde, ein Betrogener und Betriiger, und weil
der Mensch Seinesgleichen, sich selbst also, nie hassen kann und wird, nicht in der Weise wenigs-
tens, wie man je und je Christum und alle seine Gerechten gehal3t. Gleiches Sinnes und Strebens
kann man sich nicht im Ernst entzweien und bekdmpfen. ,,Die Welt kann euch nicht hassen®, sagt
der Herr zu seinen unbekehrten Briidern; Joh. 7,7, vergl. mit Joh. 15,19. So bezeugte er auch den
Juden ausdriicklich: ,, Ich bin gekommen in meines Vaters Namen, und ihr nehmet mich nicht an. So
ein anderer wird in seinem eigenen Namen kommen, den werdet ihr annehmen. *“ Joh. 5,43. Wer aus
sich selbst, im eigenen Namen kommt, und nicht aus und von Gott, der sucht sich selbst, eigne Ehre
und eignen Vorteil, der sucht Ehre und Vorteil bei den Menschen, den ungerechten; um aber bei die-
sen Ehre und Vorteil zu finden, mufl und wird er sie schonen, ihnen Ehre geben und zu Gefallen le-
ben, darf und wird sie also nie im Ernste antasten und ihre Ungerechtigkeiten strafen. Joh. 5,41.44;
7,18. So lehrt auch die ganze biblische und Kirchengeschichte, dal man die Irrlehrer und falschen
Propheten nie gehaBt, verfolgt und getdtet, wohl aber jederzeit zu den hochsten Stellen und Amtern
mit groBen Einkiinften erhoben hat, auBler wenn sie etwa auch der Welt gar zu anst6Big waren und
die Schranken des biirgerlichen Rechts und Anstandes tiberschritten.

Christus wurde demnach so allgemein gehal3t und verworfen, auch von den Bessern und Besten,
weil er die Ungerechtigkeit nicht leben und autkommen lie§3; weil er alles Ernstes mit der Gewil3-
heit und Kraft des Rechts und des Sieges den vernichtenden Kampf mit der Welt und Siinde, auch in
threr unschuldigsten und gottseligsten Gestalt aufgenommen hatte; indem der Mensch nicht anders
kann und will, als die Siinde lieben. Die Siinde ist ndmlich des Lebens Lust und Reiz, und ohne
Siinde will der Mensch lieber nicht leben. Oder deutlicher gesagt: Der Mensch, wie er nun einmal
ist, liebt die Ungebundenheit, um nach eignem Gutdiinken schalten und walten, um ungehindert das
erjagen und genielen zu konnen, was ithm das sonst erdriickende Leben ertrdglich und angenehm
macht nach seinem betrogenen Sinn; wéihrend ihm die Abhingigkeit von Gott, das Gebundensein an
dessen Gesetz und Willen, der unbedingte Gehorsam gegen dessen Befehle das Unertriaglichste und
Unheimlichste ist, was sich denken 146t. 1. Mo. 3,4-6; Jer. 5,5; 2,1-20; Offb. 11,10; Lk. 15,13 ff.

Weil nun Jesus von Nazareth sich mehr und mehr als den Messias offenbarte und in all seinem
Tun und Reden als solchen sich erwies; weil die Juden immer mehr fiihlten, da3 ithnen in Christo
die Gerechtigkeit und Macht Gottes nahe getreten, ja Gott selbst in seinem gerechten Zorn und Ge-
richt, mit seinen Herrschaftsanspriichen iiber sie gekommen war; weil sie flihlten, da3 es mit ihrer
Herrschaft, mit ihren Aussichten vorbei war, dal} sie neben Christo nicht fortleben konnten in ihrem
bisherigen unverantwortlichen, ungerechten Wesen: darum mulite er aus dem Wege, nur darum.

Glaubt man aber, die Juden hétten nicht so weit gehen kdnnen gegen Christum, wenn sie ihn als
den Sohn Gottes erkannt hitten; so bedenke man, wie sie dieses Gefiihl, diesen Eindruck entkréften
und unterdriicken konnten durch so viele Gegengriinde und Einwendungen: Er war ja ein Galilder
und Nazarener (Joh. 1,46; 7,52); eines Zimmermanns Sohn (Mt. 13,54 ff.), ein Mensch, wie alle an-
dern (Joh. 10,33; Phil. 2,7), ein bloBer Winkelprediger, von Gott nirgend formlich und feierlich vor-
gestellt, eingefiihrt und beglaubigt, von der obersten kirchlichen Behdrde nicht anerkannt und besté-
tigt. (Joh. 7,15; Mk. 6,2; Joh. 9,29; 7,25-27.48 f.; Mt. 21,23; Joh. 2,18; ohne unwiderlegliche Be-
weise seines himmlischen Ursprungs; ein Esser und Trinker, ein Freund und Beschiitzer von Zoll-

36



nern und schlechten Menschen, ein Verdchter des Sabbats und alles Heiligen, ein Feind der Kirche,
ihrer Ordnungen und Anstalten, ein Widersacher der rechtméfigen Behorden; sein Auftreten und
seine Lehren der Art, daB man das Schlimmste und Argste befiirchten mufte: Wahrlich, Griinde ge-
nug fiir so bedachtsame Wichter der gottlichen Lehre, fiir die Trager der Zucht und Ordnung! Mt.
11,19; 15,1 ff;; Lk. 15,1 f.; Joh. 11,48 ft.; 5,16.18; 9,16; Lk. 23,1-5.

Dal} aber das alles bloBer Vorwand war, haben wir bereits gesehen (Joh. 3,2; Mt. 22,16); und der
Herr sagt es selbst wiederholt, daf3 sie keine Entschuldigung haben, daB3 sie ihn kennen oder kennen
konnten, aber nicht kennen wollen. Joh. 5,46; 7,17.19.28; 9.,41; 10,37 £.; 15,22.24.18; Mt. 21,38.

Wie demnach an Christo nur das mil fiel, dal} er der Messias und Sohn Gottes war, solches selbst
auch gut wullte und dafiir erkannt sein wollte, und nicht etwa seine angeblichen Siinden und Gesetz-
widrigkeiten, da man solche so herzensgerne gesehen hitte: ebenso erregt nur das Widerspruch ge-
gen die Schrift, daB3 sie sich als Gottes Wort darstellt und erweist; dal} sie als Richterin aller Gedan-
ken, Bestrebungen und Werke der Menschen auftritt und das letzte Wort, das entscheidende Endur-
teil beansprucht, und zwar mit dem einleuchtendsten, fiihlbarsten Recht, mit unwiderstehlicher, un-
bestreitbarer Macht, und nicht etwa ihre angeblichen Unrichtigkeiten, Widerspriiche und sittlichen
Maingel, da man solche so gerne an ihr finden mdchte, um sich ihr mit allem Recht entziehen zu
konnen, und doch nie mit gutem Gewissen sich ihr entziehen kann, und da man andrerseits an
menschlichen Schriften die handgreiflichsten Unsittlichkeiten, zu {ibersehen oder doch so mild zu
beurteilen pflegt, wo nicht gar als die eigentliche Wiirze verschlingt.

Stellte sich die Schrift nur neben die Menschen und ihre Lehre, als ihresgleichen und nicht hoch
tiber sie, als die alleinige, ewige, absolute und vollkommene Wahrheit; lieBe sie die Menschen mit
thren Gedanken und Wegen gewéhren, ohne sie als Torheit, Auflehnung und Feindschaft wider Gott
zu bezeichnen (Ps. 2; Rom. 1,18-21; 3,9-19; 8,7; Joh. 7,19; Apg. 7,51-53 etc. etc.); zollte sie ihnen
und ihren Bestrebungen auch nur etwelche Anerkennung und Ehre: man wiirde auch sie gewéhren
lassen, wie alle menschlichen Schriften; es wiirde keinem einfallen, sie im Ernst zu bekdmpfen, au-
er etwa in der Weise, wie man sich mit menschlichen Machwerken herumschlégt, um die Zeit zu
toten, oder sich einen Namen zu machen; gleich wie man Christum héitte gewéhren lassen, wenn er
auch nur ein Mensch, wie andere, ein gewdhnlicher Rabbi hétte sein und sich den Obersten hitte
neben oder unterordnen wollen. Er hétte schonungslos die Volkssiinden angreifen und den Verfall
der Kirche beklagen, ja sich zum Messias und Konig aufwerfen konnen, alles wire ihm zugefallen:
wenn er nur das Fleisch, die Siinde und Ungerechtigkeit hitte leben lassen; wenn er’s nur mit Hilfe
und Anerkennung der Obersten hitte tun wollen. Joh. 5,43; Mt. 24,5.

DaB aber dieser gemeine Mann aus der Hefe des Volks sich zum Messias und Sohn Gottes auf-
warf, ohne die Haupter zu fragen und fiir sich zu gewinnen, ohne sich um die Saulen der Kirche und
des Reiches Gottes zu kiimmern, ja mit absichtlicher Umgehung und Verachtung derselben, und mit
offener Entriistung gegen sie; daf er sich ihnen 6ffentlich zu widersetzen wagte und sich erdreistete,
thnen Habgier, Herrsch- und Mordsucht vorzuwerfen: das mufte erbittern und den furchtbarsten In-
grimm entflammen; das muBte die Obersten zum AuBersten treiben, zum Kampf auf Leben und
Tod.

Dieser furchtbare Ingrimm, Widerstand und Kampf war also begreiflich und natiirlich; denn es
war nicht ein Kampf um Ansichten, Gewohnheiten, Prinzipien u. dgl., sondern ein Kampf zwischen
Wahrheit und Liige, zwischen Licht und Finsternis, zwischen Himmel und Hoélle, ein Kampf um
Sein oder Nichtsein; wie denn Christus oder der Sohn Gottes gekommen war, das Gesetz und die
Propheten zu erfiillen, das ist, der Schlange den Kopf zu zertreten, die Werke des Teufels zu zersto -

37



ren, also Gott wieder in seine Rechte und Ehre einzusehen, oder dessen Namen zu offenbaren und
zu verherrlichen auf Erden. Mt. 5,17; 1. Mo. 3,15; 1 Joh. 3,8; Joh. 17,2.4.6. etc.

Umgekehrt ging und geht es der Welt nicht um Bildung und Wissenschaft, oder gar um sittliche
Hebung und Vervollkommnung, wie sie immer vorgibt, da sie in diesem Fall mit Christo und dem
Worte eins sein miifite, sondern um ihre Herrschaft, um Freiheit und Ungebundenheit, also um ihre
Lust und ihr Leben. Deshalb geht ihr ganzes Streben dahin, Christi Werk und Herrschaft zunichte zu
machen und die Erkenntnis, Geltung und Herrschaft des Wortes oder des lebendigen Gottes in den
Gemiitern zu hintertreiben. 2. Kor. 4,4; 10,4 f.; Lk. 8,12; 12,52; Joh. 11,47 {f.; 8,44.

Die Wahrheit und Richtigkeit der Behauptung mufl darum einleuchten, dal3 die Frage nach der
Schrift lediglich eine Frage der Gerechtigkeit ist und nicht eine Frage der Wissenschaft, und daf3
ihre Beantwortung nur davon abhdngt, ob ein Mensch gerecht und ehrlich, also aus Gott und der
Wahrheit ist oder nicht.

Es geht dies auch aus dem Benehmen Christi der Welt gegentiber hervor, indem er fiir die Welt
nicht einmal bitten will, sondern bloB fiir die, welche der Vater ihm gegeben und welche also des
Vaters oder aus dem Vater sind. Joh. 17,9.6. So geht er auch der Welt, d. i. den Weisen und Klugen
nicht nach, sondern den Zdllnern und Siindern, den Armen, Elenden und Einféltigen, und weicht
den Obersten und Méchtigen immer aus, oder fertigt sie kurz und scharf ab und geht nie auf ihre
Zumutung ein, seine Sendung von oben noch irgendwie durch ein Zeichen nach ihrer Laune zu be-
weisen. Mt. 11,19.25; 9,11-13; 10,6; 12,38 f.; 15,12-14.24; 16,1 ff.; 21,23-32; 4,13-16; Joh. 2,18 f;
14,22; Lk. 19,10.

Hitte aber der Herr der Welt gegeniiber so handeln konnen, wenn er nicht gefiihlt und erkannt
hitte, daB3 alle Miihe und Arbeit an ihr vollig unniitz und erfolglos wire, wenn sie die Wahrheit und
Gerechtigkeit gewollt hitte? Hatte er die Angesehenen und Groflen gemieden und so kurz und un-
willig abgefertigt, wenn es ihnen um Belehrung und Gerechtigkeit, um Gott und ihre Pflicht zu tun
gewesen wire? Wenn sie den Willen Gottes hétten wissen und tun wollen und nicht Kinder der
Selbstsucht und Liige, des Stolzes und der Finsternis gewesen wiren? Dann wére der Herr hochst
ungerecht gewesen; der beiderseitige Wandel und Ausgang hat aber das Umgekehrte schlagend dar-
getan. Joh. 8,23.44.47.54 £.; 10,26; 7,38; 15,25.

Oder wer fiihlt es nicht, da3 die Juden nie geglaubt und Christum und sein Wesen nie geliebt und
ertragen hitten, was er auch hitte tun wollen, um sie zu gewinnen? Dal} sie ihn nur umso mehr ge-
hafit, umso eher beseitigt hitten? Es war keine Vereinbarung moglich, so lange Jesus nicht war wie
sie, nicht konnte und wollte, was sie; so lange er sich nicht auch der Liige und Ungerechtigkeit hin -
geben wollte.

Wire der Herr z. B. vom Kreuz gestiegen, so hétte sich ihr Hall und Neid nur um so mehr gestei-
gert, und sie hétten ithn nur umso mehr gemieden und mit dem Teufel im Bunde erklart, oder aus
Aberglauben und sklavischer Furcht sich ihm gefiigt. Dann hétte aber auch der Herr dem Teufel und
ihnen zu lieb gehandelt und damit bewiesen, dal es ihm um sie, um Anerkennung und Ehre von ih-
rer Seite gegangen wire, statt um Gott, dessen Ehre und Willen; dann wére er mit Gott entzweit,
und mit Welt und Holle eins gewesen; er hdtte das Band mit Gott zerrissen und sich der Welt und
Finsternis ergeben. Mt. 12,24; Joh. 8,48.52; 10,20. Mt. 27,42.

Indem aber Christus so handelte, handelte er nur nach der Schrift, d. i. nach dem Willen und
Geist seines Vaters, wie er selbst bezeugt Lk. 4,17 f.; Jes. 61,1 ff.; Ps. 72,2.4.12 f.; Jes. 42,3.7;
35,51.;41,14.17; 28,9; 66,2; Hes. 34,15 {. etc. etc.

38



Wie demnach die Schuld nicht an Jesu lag, daf3 die Juden nicht glauben konnten und wollten,
sondern an ihnen selbst, an ihrer Anmafsung und Eigengerechtigkeit, an ihrem Stolz und Weltsinn,
so liegt die Schuld auch nicht an der Bibel, daf$ man sie nicht verstehen und glauben kann und will,
sondern an dem innersten Ich und Wesen des Menschen, der Ohr und Herz der Stimme der Natur
und des gesunden Verstandes, also der Stimme der Wahrheit und Gottes verschliefit, aus blofsem
Leichtsinn und Ubermut, durch Betrug des Sichtbaren und aus Liebe zum eitlen, vergdnglichen Ge-
nuj.

Oder wiren die Aufrichtigen Christo zugefallen, hitten sie sich ihm mehr und mehr mit solchem
Eifer und solcher Inbrunst, mit Verleugung alles Irdischen und unter solchen furchtbaren Leiden, so
unbedingt ergeben: wenn er nicht genug Beweise und Zeichen seiner Wahrhaftigkeit und Gerechtig-
keit und seiner Sendung von oben gegeben, wenn er sich nicht fiir jedes ehrliche, Wahrheit suchen-
de Gemiit klar und iiberzeugend genug als der Messias und Sohn Gottes erwiesen hitte? Wiirden
auch je und je etliche der Schrift so unbedingt sich hingegeben und alles dafiir aufs Spiel gesetzt ha-
ben, wenn die Beweise ithrer Gottlichkeit und Vollkommenheit nicht v6llig hinreichend, nicht iiber-
wiltigend wéren fiir den Aufrichtigen? Da man ihnen doch gesundes, natiirliches Gefiihl und Urteil
und gesunden Sinn und Verstand nicht absprechen kann.

Paulus rechtfertigt und beruhigt sich darum auch bei dem Gedanken und Vorwurf, da3 sein
Evangelium verdeckt sei, nicht verstanden und angenommen werde, damit, daB3 es in oder unter de-
nen verdeckt sei, von denen verkannt, verdreht und verworfen werde, die verloren gehen, deren Sin-
ne der Gott dieser Welt, der Geist dieser Zeit, verblendet hat usw. 2. Kor. 4,3 f., wie er auch
schreibt: ,,Das Wort vom Kreuz, die Predigt von einem gekreuzigten (gehenkten), von den Besten,
Kliigsten und Mdchtigsten verworfenen Messias ist eine Albernheit denen, die verloren gehen, uns
aber, die wir selig oder errettet werden, ist es die Macht oder Kraft Gottes und die Weisheit Gottes.*
1. Kor. 1,18.21-25; vergl. mit 2,6 und 2. Kor. 2,15 f.; Lk. 8,12; Joh. 12,37-43.

Wer erinnert sich hierbei nicht an die Reformatoren, die in ihrer Mehrzahl von Religionsgespra-
chen oder Ausgleichsversuchen mit den Papstlichen nichts wissen wollten?

Es ist darum ein eitles Bemiihen, der {iberklugen, selbstbewuften und {ibermiitigen oder feindse-
ligen Welt die Géttlichkeit der Schrift nachweisen und plausibel machen zu wollen, indem sie dar-
iiber nur vornehm l4cheln kann und mul3, wenn sie innerlich sich auch gestraft fiihlt und ein boses
Gewissen hat. Anders ist es mit dem Aufrichtigen, der an manchem noch Anstof3 nimmt, vieles nicht
reimen kann, indem ihm die Erkenntnis der Schrift selbst noch fehlt; dem wird man gerne nachhel-
fen, weil die Miihe an ihm nicht vergeblich ist. Mt. 13,11 ff.36; Mk. 4,34; Mt. 7,6; Spr. 2,7; 27,22;
Joh. 17,6-8.12.26.14 etc.

Aus dem Gesagten wird man leicht erkennen, daf3 nicht die Menschen die Schrift richten und
meistern, sondern dafl umgekehrt die Schrift die Menschen lehrt und richtet; und daB nicht die Wei-
sen und Klugen ihr ihre BloBen und Torheiten aufdecken; sondern dafl umgekehrt sie die Menschen
in ihrem innersten Wesen bloBlegt und nur darum so hartnickig angegriffen und bekdmpft wird. 1.
Kor. 3,19 f.; 1,19 ff.; Rom. 1,21 ff.; 3,10 ff.

Nach den bereits angefiihrten Ausspriichen Christi und der Schrift (S. 29) ist die Verwerfung der
Schrift von Seiten der Welt ebenso sehr ein Zeugnis und Beweis fiir ihre Gottlichkeit und gereicht
ihr nicht minder zur Ehre und Empfehlung, als ihre Annahme von Seiten aller Gerechten und Wahr-
haftigen.

Oder wire es nicht hochst verdéchtig fiir die Schrift, wenn die Welt sie in Ruhe lassen, anerken-
nen und sich mit ihr befreunden und vertragen konnte? Aus diesem Grunde tat es Paulo wehe, daf3

39



er und Silas als Knechte Gottes des Allerhochsten von einer besessenen Magd oder Sklavin geprie-
sen wurden; und Jesus lief} die unsaubern Geister nicht reden, indem er von ithnen nicht als der Sohn
Gottes anerkannt werden wollte. Apg. 16,16-18; Lk. 4,35.41; Mk. 1,25. So war es doch der schla-
gendste Beweis fiir Christi Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und Herrlichkeit und die groBte Ehre und
wirksamste Empfehlung fiir ihn, dal er von den Juden, namentlich von ihren Obersten, so gehal3t
und bekdmpft wurde; und durch ihre Schmédhungen und Angriffe gegen ihn machten sie nur sich
selbst und ihr innerstes Wesen, ihre Schande offenbar; dadurch verrieten sie sich selbst, dafl und wie
sie im diametralsten Gegensatz zu ihm standen. Joh. 8,37 ff.

Die unausgesetzten Angriffe auf die Schrift sind demnach nur ein Beweis dafiir, daf} sie lebt und
wirkt, unversehrt und unverwundet dasteht als unermiidliche und uniiberwindliche Angreiferin,
Richterin und Ko6nigin; dal3 sie mit unwiderstehlicher Macht auf den Menschen eindringt, mit unge-
brochener Kraft Herz und Gemiit angreift, unabléssig das innerste Ich und Wesen des Menschen mit
ihren scharfen Pfeilen verwundet und mit ihren gerechten Forderungen und Anspriichen nicht abzu-
weisen ist. Es ist doch noch nie gesehen worden, dal man gegen einen iiberwundenen, toten Feind
gekampft hat, oder gegen einen ohnmichtigen Widersacher, den man nicht zu fiirchten gehabt; oder
es wire dies wenigstens sehr albern und l4cherlich.

Alle bis jetzt erhobenen Einwendungen und Vorwiirfe gegen die vollkommene Gottlichkeit der
Schrift miissen folglich véllig unbegriindet und unhaltbar sein, indem man die Waffen notwendig
niedergelegt haben miifte, wenn sie etwas ausgerichtet hitten und haltbar wéren. Oder wiirde man
so mit allen moglichen Mitteln und Kriften gegen die Schrift ankdmpfen, wenn man ihre Bedeu-
tung und Macht, ihre unwiderstehliche Kraft und Wirkung nicht fithlte? Wenn man sich der Grund-
und Haltlosigkeit aller bisher erhobenen Einwendungen, der eignen unlauteren Beweggriinde und
Absichten nicht bewuf3t wére?

Es ist dies um so bedeutsamer, als die Schriftgegner selbst bekennen und sich darauf stiitzen und
berufen, daB kein gebildeter und wissenschaftlicher Mensch mehr an die Schrift glaubt im fritheren
Sinne. Thre Angriffe gelten also nicht etwa einer irrigen Auffassung und Behandlung der Schrift,
wie sie vorgeben und selbst glauben mdchten, sondern dieser selbst. Und nicht der Glaube anderer
an die Bibel drgert und erbittert sie, sondern die Wahrheit der Bibel selbst, oder jener doch nur inso-
fern, als in ihm der Geist, das Leben und die Macht der Bibel sich erweist.

Die Schrift darf sich darum auch von allen moglichen Geistern beschauen und untersuchen las-
sen. Sie scheut und fiirchtet nicht Kampf und Streit, Anfeindung und Schméhung, indem sie ihrer
Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit, also auch ihrer Macht und Uberlegenheit, ihrer Unverletzlichkeit
und ihres Sieges sich bewult ist; gleichwie auch der Herr im BewulBtsein seiner Gerechtigkeit und
Herrlichkeit sich der ganzen Macht und Wut der Welt und Holle wehrlos iiberlassen durfte. Irgend-
wie die Schriftforschung verbieten oder die Freiheit der sogenannten Wissenschaft einschrinken
wollen, hieBe demnach die Schrift selbst verkennen und Zweifel in ihre Wahrhaftigkeit und Uberle-
genheit sehen, oder wire ein Beweis dafiir, dall die Betreffenden selbst nicht lauter sind der Schrift
gegeniiber. Joh. 7,47-49.9,34; Lk. 11,52; Rom. 16,25 etc. etc.

2.

Sehen wir den Kern und Inhalt der Schrift etwas ndher an, um den Charakter der Schrifigegner
noch besser zu erkennen.

Bei Gott beruht alles auf Gerechtigkeit,; sein ganzes Wesen, wie all sein Tun, ist lauterste, reinste
Gerechtigkeit. Darum ist bei einem Menschen, der nicht gerecht ist, nicht Gefiihl hat fiir Gerechtig-

40



keit, kein Verstdndnis, keine gerechte Wiirdigung des Tuns und Verhaltens Gottes, seiner Gedanken
und Wege, also auch seines Wortes moglich. Darum wird man auch bemerken, wie der Herr immer
und iiberall auf Gerechtigkeit dringt, Gefiihl dafiir zu erwecken sucht und auf andere Fragen und
Dinge sich nicht einldft. Lk. 11,27 f.; 13,23 ff.; 14,15 ff.; Mt. 7,21 {f,; 1. Kor. 7,19; Gal. 5,6; 6,15;
Jak. 2,14.17.20 ft. Joh. 7,17.

Aber was ist Gerechtigkeit? Darauf antworten wir: Dal wir unsere Pflicht tun. Aber welches ist
unsere Pflicht? Wir antworten: Das, was uns die Natur und tigliche Erfahrung, der gesunde Ver-
stand, also auch das angeborne sittliche Gefiihl und GottesbewuBtsein, oder was uns die Schrift
lehrt. Oder wer will im Ernst behaupten, wer getraut es sich nachzuweisen, da3 die Schrift uns et-
was anderes zumutet, als was schon die Natur selbst uns lehrt? Wer konnte etwas Triftiges einwen-
den gegen das, was die Schrift uns einschérft? Wer miifite im Grunde des Herzens alles das nicht als
ganz natur- und vernunftgemif billigen und anerkennen, was Gottes Wort von uns fordert? Oder
man sehe die zehn Gebote ndher an als den Mittelpunkt, Stern und Kern der ganzen Schrift, oder
lieber noch jenen Ausspruch Christi: ,, Alles, was ihr wollt, daf3 euch die Leute tun sollen, das tut ihr

ihnen”, was er selbst als Inhalt, Ziel und Zweck des ganzen Alten Testamentes bezeichnet (;, das ist
das Gesetz und die Propheten ). Mt. 7,12; vgl. mit 22,37-40.

Man denke besonders an jene Worte 5. Mo. 10,12.13 f.: ,, Nun, Israel, was fordert der Herr, dein
Gott, von dir, denn daf3 du den Herrn, deinen Gott, fiirchtest, dafs du in allen seinen Wegen wan-
delst, und liebest ihn, und dienest dem Herrn, deinem Gott, von ganzem Herzen und von ganzer See-
le, dafp du die Gebote des Herrn haltest und seine Rechte, die ich dir heute gebiete, auf daf3 dirs
wohl gehe? “

Man fiihlt es diesen Worten ab, daBB Moses damit sagen will: Gott fordert nichts anderes von dir,
als was schon die Natur, dein gesunder Verstand dich lehrt, was du als ganz gerecht und naturge-
malf, als selbstverstindlich anerkennen mufit. Wenn du deinen liebenden irdischen Vater, Wohltéter
und Herrn liebst und fiirchtest, ihm untertan bist und dienst, sollst du dann nicht mit noch viel mehr
Grund deinen himmlischen Vater, Schopfer, Erhalter und Herrn lieben und ehren? Sollst du diesem
nicht nach dem gleichen Naturgesetz noch viel mehr und williger gehorchen und dienen? Moses
sagt aber damit auch deutlich, dal} alles, was er ihnen in allen seinen Vorschriften und Verordnun-
gen, im ganzen vorbildlichen Gottesdienste, in all den duBlerlichen, gottesdienstlichen Handlungen,
Opfern, Reinigungen und Enthaltungen vorgehalten und vorhalte, nur die Liebe und den Gehorsam
gegen Gott bezwecke.

Und wenn er nun zu Israel sagt (5. B. 4,6 u. 8): ,,So behaltet es nun und tut's. Denn das wird eure
Weisheit und Verstand sein bei allen Volkern, wenn sie horen werden alle diese Gebote, dafs sie
miissen sagen: Ei, welche weise und verstindige Leute sind das, und ein herrlich Volk! Und wo ist
ein so herrlich Volk, das so gerechte Sitten und Gebote habe, als alle dies Gesetz, das ich euch heu-
tigen Tages vorlege? “, so spricht er damit das BewuBtsein aus, dal} er in seinen fiinf Biichern nichts
anders lehrt und vorschreibt, als was sich im Innersten eines jeden Menschen, auch der Heiden, als
ewige, vollkommene Weisheit, Wahrheit und Gerechtigkeit kundgibt. Dal} er sich darin nicht geirrt,
hat die Geschichte bis heute bewiesen.

Und wenn die Propheten, der Herr und seine Apostel bei ihrer scheinbar so erfolg- und nutzlosen
Miihe und Arbeit, bei dem Hall und Widerstand, dem sie {iberall begegnen, namentlich bei den An-
gesehenen und Obersten, bei dem so geringen Anhang und verhiltnismiBig so kleinen Jiinger- und
Freundeskreis, dennoch mutig, unverdrossen und getrost bleiben bei ihrer Predigt: treibt und trégt,
ermutigt und stérkt sie dann etwas anderes, als das BewuBtsein, daf3 sie nur das lehren, was ein jeder
Mensch in seinem Innern als Wahrheit und Gerechtigkeit anerkennen muf3?

41



Oder kommen sie mit Machtspriichen und Bannfliichen, mit duflerer Gewalt und mit Heeres-
macht im Riicken? Berufen sie sich nicht einfach auf den gesunden Verstand und das angeborne
sittliche Gefiihl? Stellen sie sich mit ihrer Lehre und Predigt nicht frei und offen vor das Tribunal
aller Zeiten und Geschlechter, der ganzen Welt und der Ewigkeit, vor das Tribunal auch der erbit-
tertsten Feinde? Wie konnten sie das, wenn sie sich dessen nicht gut bewul3t wéren, dal3 sie nur das
lehren und bezwecken, was einen jeden die Natur und der gesunde Verstand schon lehrt, was ein je-
der als recht und 16blich, als seine natiirliche Pflicht anerkennen muf3? Oder suchen sie die Leute zu
iberlisten und zu hintergehen? Suchen sie dieselben durch allerlei Kiinste, Trugschliisse und eitle
Versprechungen und Vorspiegelungen zu gewinnen und zu fangen? Fordern nicht gerade sie zum
Nachforschen in der Schrift, zum ruhigen, niichternen Nachdenken {iber ihre Behauptungen auf?
Verlangen nicht gerade sie nur dieses eine, dal wir der Stimme der Natur, unserm gesunden Ver-
stand und sittlichen Gefiithl Raum und Gehor geben? Wie und warum denn das? Weil sie in diesem
Fall unsrer vélligen Zustimmung gewifs sind.

Ihr einziger Boden und Riickhalt, ihre alleinige Stdrke und Waffe ist also keine andere, als das
Recht und die Gerechtigkeit, als das ewige Gesetz Gottes, wie es sich von Anfang der Welt, bei allen
Volkern und in allen Gemiitern als unwandelbar und selbststindig, von allen Zeiten und Menschen
unabhdngig, durch sich selbst bestehend und waltend erwiesen hat und erweist.

Es geht das auch aus dem Umstande hervor, da3 die Schrift die Glaubigen fort und fort so ange-
legentlich zum vorsichtigen Wandel vor Juden und Heiden ermahnt, d. i. zum Wandel nach ihren
Vorschriften. Oder wie konnte sie das, wenn sie nicht das BewuBtsein hétte, da} sie nur das lehrt
und einschérft, was sich bei jedem Menschen unwillkiirlich als Wahrheit und Gerechtigkeit geltend
macht, und dal auch der blinde Heide das Recht und die Gerechtigkeit kennt? Phil. 2,15; 1. Petr.
2,12.15;4,4; 1. Tim. 3,7; 6,1; 1. Kor. 14,24 f.; Mt. 5,14-16; Tit. 2,9 f.; Lk. 23,47.

Es ist darum sehr bemerkenswert, da3 der Herr dem Heiden Pilatus nicht sagt: ,, Ich bin dazu in
die Welt gekommen, daf3 ich die Wahrheit lehre und offenbare, sondern, dal3 ich der Wahrheit Zeug-
nis gebe. “ Die Wahrheit war und ist demnach in der Welt, macht sich kund und geltend in jedem
Gemiit; sie wird aber niedergehalten, verfolgt und unterdriickt. Darum braucht Jesus sie nicht erst
zu offenbaren, sondern er nimmt sich ihrer bloB an, tritt, da sie vor dem Richterstuhl der Vernunft
und aller Welt beschuldigt, verldstert und verurteilt wird, fiir sie in die Schranken; tritt als ihr Zeuge
und Freund auf; wird aber auch dafiir mit ihr und um ihretwillen gehaf3t, verdammt und getotet von
Juden und Heiden. So sagt denn auch Paulus Rom. 1,18: ,, Die Menschen halten die Wahrheit in Un-
gerechtigkeit auf oder nieder.“ Konnten sie das, wenn die Wahrheit nicht unter ihnen wire? Wenn
sie thnen nicht iiberall entgegen trite? Wenn sie dieselbe nicht kennten und vor sich héitten? So weil}
es denn auch ein jeder gleich zu verurteilen, wenn sein Nebenmensch etwas Unrechtes oder Un-
schickliches getan; womit er deutlich beweist, dafl er ganz gut weil}, was sich ziemt und recht ist,
und was vom Menschen gefordert wird. Rom. 1,32; 2,14 f. 24; Hes. 36,20-23; Micha 6,8.

Dal} aber die Schrift nur das lehrt und von uns fordert, was im Innersten eines jeden Menschen
unmittelbar und unwillkiirlich als absolute Wahrheit und Gerechtigkeit sich kundtut und geltend
macht, ersicht man auch aus den besonderen Geboten, welche sie jedem Stand und Beruf, jedem Al-
ter und Geschlecht vorschreibt, z. B.:

a. Den Fiirsten und Konigen. 5. Mo. 17,14-20 besonders V. 20. 2. Chron. 32,25 f.; 26,16.

b. Den Richtern, Beamten und Vorgesetzten. 2. Mo. 23,6.8; 18,21; 3. Mo. 19,15.5. Mo. 1,17;
16,18 f.; 2. Chron. 19,5-10.

42



c. Den Priestern und Propheten. Hes. 13; 33; 34; Mich. 3; Mal. 2,5-9; Jer. 23; Jes. 28,7 ft.; 5.
Mo. 13; 18,20 ff.; 3. Mo. 21, bes. V. 6-8; 4. Mo. 18,1.20; 2. Mo. 28,29 f. 36; Rom. 12,7 f. 1.
Kor. 4,1 f. 6 ff. Kap. 9; 1. Tim. 3,1 ff.; Tit. 1,5 ff.; Mt. 10; Hebr. 13,17.

d. Den Untertanen. 5. Mo. 17,8 ff. bes. V. 10 ff.; Rom. 13,1-7; 1. Petr. 2,13-17; 1. Tim. 2,1-6;
Tit. 3,1; Jer. 29,7; Mt. 22,21; 23,2 f.; Phil. 2,29; 1. Thess. 5,12 f.

e. Den Herren. 2. Mo. 21,20.26 f; 3. Mo. 25,39 ff.; 5. Mo. 5,14; 23,15 f.; 24,14 f. 18; 15,12 ff,;
16,11-14; Jer. 34,8 ft.; Eph. 6,9; Kol. 4,1; Mal. 3,5.

f. Den Knechten (Sklaven). Eph. 6,5-8; Kol. 3,22-25; 1. Petr. 2,18-25; 1. Tim. 6,1 f.; Tit. 2,9 {,;
Mal. 1,6.

g. Den Vitern (Eltern). 5. Mo. 6,6 f.; 11,19; Ps. 78,5 f.; Eph. 6,4 {.; Kol. 3,21; 1. Tim. 5,4.

h. Den Kindern. 2. Mo. 20,12; 21,15.17; 3. Mo. 19,3; 20,9; Spr. 10,1; 15,20; 17,25; 23,22;
30,17; Mt. 15,4-6; Eph. 6,1-3. Kol. 3,20; Mal. 1,6 etc.

i.  Den Eheleuten. 1. Mo. 2,18.20.23 f.; Spr. 19,14; 11,22; 31,10 ff. 5,18; Pred. 9,9; Eph. 5,22-
33; Kol. 3,18 f.; 1. Petr. 3,1-7; Tit. 2,3-6; 1. Tim. 5,14; 1. Kor. 7,3-5.10 ff.

j. Den Reichen, Vormiindern, Behdrden und Obersten den Armen, Witwen, Waisen und
Fremdlingen gegeniiber. 2. Mo. 22,21-27; 23,9; 3. Mo. 19,9-13.33 £.; 5. Mo. 10,18 f,;

15,7 ft.; 27,19; 24,6.10-22; 1. Kon. 21; Neh. 5; Spr. 22,22 £.; Jes. 1,13 ff.; 58,6-10; Jer.
5,28 f.; 7,5 f.; Sach. 7,9 ff.; 8,16 f.; 2. Tim. 6,17-19; 1. Joh. 3,17 {.; Hebr. 13,16 etc.

k. Jedem Einzelnen seinem Néchsten gegeniiber im tiglichen Verkehr. 3. Mo. 19,11.13.35 £;
25,14-17.35-43; 5. Mo. 25,13-16; 1. Kor. 10,24.33; 6,1-8; 1. Thess. 4,6; Phil. 2,1 ff.; Rom.
12,13; 1. Petr. 4,9; Hebr. 13,2.

Was wire an diesen einzelnen Geboten und Vorschriften auszusetzen? Wer miiflite sie nicht als
vollkommen, untadelig, gerecht und weise anerkennen und bewundern? Und gehen sie aus einem
andern Gebote hervor, als aus dem Gebote der gegenseitigen Liebe und Achtung? Handhaben sie
nicht alle das einzige, ewige, unverianderliche Gesetz der Gerechtigkeit, des Heils und des Friedens?
Wenn man dagegen so viele Dinge findet in der Schrift, namentlich bei Moses und den Propheten,
die mit diesen Geboten in Widerspruch stehen, oder nicht aus demselben Geist, nicht aus dem Ge-
bot der Liebe hervorgehen sollen, so fragen wir: ,,Quillet auch ein Brunnen aus einem Loch st und
bitter?* Jak. 3,11 f. und erinnern an schon Gesagtes. S. 31. 33.

Welcher Mensch oder menschliches Buch kann darum auch jeden duBern Gottesdienst und blo-
Ben Schein, alle Frommelei und Heuchelei aufrichtiger hassen und verdammen und ernstlicher und
méchtiger auf Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit und Gerechtigkeit dringen, als die Schrift? Und hat sie
es etwa mit Liebhabereien, mit leeren Formen, Zeremonien und bloBen AuBerlichkeiten zu tun?
LaBt sie nicht einem jeden Menschen und Volk seinen bisherigen Stand und Beruf, seine Gewohn-
heiten, Gebrduche und Einrichtungen, sofern sie nur mit dem Sittengesetz nicht in Widerspruch ste-
hen? Sucht sie etwas anderes, als den Menschen zur Erkenntnis und Furcht Gottes, zur Erkenntnis
und Auslibung seiner wahren, natiirlichen Pflicht zu bringen, und zur Gerechtigkeit, d. i. zur Ach-
tung und Liebe Gottes und des Néchsten zuriickzufiihren? Weil nichts bése und verderblich ist, als
Pflichtversdumnis, Verkennung und Verachtung Gottes und seines Gesetzes, und umgekehrt Ge-
rechtigkeit, Achtung und Liebe Gottes und des Néachsten alles gut macht und heiligt. Jes. 1,10-23;
Amos 5,21 ff; Sach. 7,5 ff,; 8,16 f.; Jes. 58,3 ft.; 29,13; Apg. 15,23-29; 1. Kor. 9,19-22; Mk. 7,1-23;
Rom. 14; Tit. 1,15 f; 1. Tim. 4,1-5; Kol. 2,16-23; Mt. 5, bes. V. 17. Kap. 6,8; Ps. 50,7-15; Jer.
7,22 f.

Daraus ergeben sich mit Notwendigkeit folgende Schliisse:

a. Wer wider die Schrift ist, ist wider die Natur und den gesunden Verstand. Oder predigt die
Schrift einen andern Gott, als den, der die Natur, die Welt und den Menschen erschaffen, und dessen
Werk und Gabe die Vernunft ist? Einen andern, als den auch die Natur in ihrer Pracht uns verkiin-

43



det, und der sich uns zu fiihlen und zu erkennen gibt, indem er Tag fiir Tag in seiner Giite iiber uns
waltet, uns erhélt und behiitet und mit allerlei Wohltat {iberhduft? Und kann Natur und gesunde Ver-
nunft mit Gott im Widerspruch sein und umgekehrt, da er sie nach seinem Wohlgefallen und ewigen
Gesetz und zur Offenbarung seiner Herrlichkeit erschaftfen, daf sie sich nach seinem ewigen Gesetz
bewegen? Oder bezweckt die Schrift etwas anderes, als den Menschen wieder zur Natur und gesun-
den Vernunft zuriickzufithren? Wir meinen zur Unterwerfung unter Gott und dessen Gesetz. Oder ist
es nicht natur- und vernunftgemal, daB3 das Geschdpf dem Schopfer untertan sei? Ist die Siinde et-
was anderes, als Unnatur und Unvernunft, als eine Verkehrung und Zerstérung der ewigen Ordnung
und Harmonie? Jer. 2,10-13; 5,4 f.; 8,7; Jes. 1,3; 44,19 f.; 5. Mo. 29.4; 32,6.28 f.; Eph. 4,18; Mt.
13,13-15; 15,14; 23,16-19. etc. etc.

b. Wer wider die Schrift ist, verkennt und verachtet seine wahre, natiirliche Pflicht als Mensch,
oder umgekehrt: Wer wider die Schrift ist, ist nur darum wider sie, weil er seine einfachste, natiir-
lichste und heiligste Pflicht nicht kennt, achtet und ehrt; weil er dieselbe nicht tun will, und weil
ihm die Schrift nichts anderes ins Gewissen schdrft und zu Gemiite fiihrt, als seine Menschenpflicht.

Der Beweis hierfiir liegt in jenen Worten Christi (Joh. 7,17): ,,So jemand will des Willen tun, der
mich gesandt hat, der wird erfahren, ob diese Lehre von Gott sei, oder ob ich von mir selbst rede*;
man miifite denn nachweisen, dal} der Wille Gottes etwas anderes sei, als dal3 wir unsere Pflicht tun,
als daf3 wir ihn und unsere Mitmenschen lieben, achten und ehren. Daf} aber die ganze Schrift, Mo-
ses und die Propheten, Christus und seine Apostel nichts anderes fordern und anstreben, als die Lie-
be, aller verniinftigen Wesen Harmonie und Seligkeit, haben wir schon bemerkt.

Wer mithin seine Pflicht als Mensch zu tun begehrte, wiirde und miiite notwendig der ganzen
Schrift von Herzen beistimmen und zufallen; und wem umgekehrt die Schrift anst68ig, lastig und
unbequem ist, dem ist sie’s nur deshalb, weil ihm seine Pflicht, das Gesetz und die Ordnung der Na-
tur nicht behagt; weil er zu bequem und zu faul ist, seiner Pflicht sich zu unterziehen, weil er sein
Brot und Durchkommen, sein Gliick und Ansehen in der Welt auf unehrlichem Wege sucht und er-
wartet.

c. Wer wider die Schrift ist, kennt und ehrt demnach auch kein Sittengesetz und stofst seine eige-
nen Grundsdtze um; oder vielmehr: dessen Sittengesetz und Grundsdtze sind blofser Schein und Vor-
wand, womit er sich selbst und andere betriigt. Oder welch ein Sittengesetz, welche Grundsétze lie-
Ben sich auBler und neben der Schrift denken? Wer hat je einen verniinftigen, haltbaren Grundsatz
aufgestellt und verfochten, der sich nicht in der Schrift vorfande? Ist etwas an jenem Gesetz auszu-
stellen und zu vervollkommnen: ,,Du sollst deinen Néchsten lieben als dich selbst.” , Liebet eure
Feinde*?

Wer demnach das Sittengesetz und seine eigenen Grundsitze in Wahrheit ehrte und Ernst machte
damit; wer Gerechtigkeit, Liebe und Humanitit nicht bloB im Munde fiihrte: der miifite eine immer
tiefere Achtung und Ehrerbietung vor der Schrift empfinden, indem die Schrift nichts anderes ver-
ficht und vertritt, als das vollkommene, alle Gebote in sich fassende Gesetz der Liebe und Gerech-
tigkeit.

d. Wer wider die Schrift ist, setzt sich wider den einen, ewigen, lebendigen Gott, dessen Rechte,
Ehre und Herrschaft, indem die Schrift keinen andern Zweck hat und verfolgt, als den, diesen Gott
wieder bekannt zu machen und in seine Rechte und Wiirde einzusetzen auf Erden, oder die Men-
schen wieder zu seiner Erkenntnis und Verehrung, zur Liebe und zum Vertrauen auf ihn zuriickzu-
fiihren. Wer sich in der Schrift nicht zurechtfinden kann, kann und will es nur darum nicht, weil er
im innersten Grunde seines Herzens mit Gott entzweit und zerfallen ist; wie umgekehrt jeder
Schriftgegner durch seinen Gegensatz und Widerwillen gegen die Schrift immer mehr zur ginzli-

44



chen Leugnung und Beseitigung Gottes gedriangt wird, so dal sein Gott, wenn er noch von einem
solchen redet, ein leeres Wort ist, womit die Einfaltigen hinter das Licht gefiihrt werden. Wer also
den wahren, lebendigen, personlichen Gott in Wahrheit achtete und ehrte, und im tiefsten Grunde
seines Herzens ihm nicht feind wire, der miifite sich mit der Schrift immer mehr eins fiihlen, da
man nicht leicht im Ernst behaupten wird, die Schrift lehre einen falschen Gott, oder stelle irrige
Begrifte von ihm auf. ,, Wer iibertritt und bleibet nicht in der Lehre Christi (der ganzen Schrift), der
hat keinen Gott*“, schreibt Johannes, oder wortlich: ,,der hat Gott nicht*, namlich den einen, wah-
ren Gott. Es liegt dies auch in jenen Worten Christi Joh. 7,17 ausgesprochen, nach denen ein jeder,
der die Lehre Christi und der Schrift nicht als vollkommen und rein géttlich anerkennen kann und
will, es nur deshalb nicht kann und will, weil er den Willen Gottes nicht tun will. Den Willen Gottes
aber nicht tun wollen ist so viel als, sich von Gott lossagen, sich an dessen Stelle setzen, ihn be-
kdampfen, leugnen und beseitigen. Vgl. Joh. 8,42 f. 47.54 f.; 15,21-25; Lk. 10,16.

Es 1aBt sich tibrigens denken, daB das die Schriftgegner selbst auch gut fiihlen und wissen miis-
sen, wie sie denn auch kein Hehl daraus machen, wenigstens vor gewissen Leuten.

e. Wer wider die Schrift ist und also auch wider den Gott, den sie verkiindet, der stellt sich in Wi-
derspruch mit dem Gefiihl, Bewufstsein und Bekenntnis aller Zeiten und Volker, die, welche verkehr-
te und verschiedene Vorstellungen sie sich auch von Gott gemacht haben und noch machen mdgen,
und wie unnatiirlich, unsinnig und abgeschmackt ihre gottesdienstlichen Gebriauche und Ubungen
auch sein mogen, damit doch so viel beweisen, daf sie den lebendigen Gott ahnen und fiihlen, daf3
sie sich seinem EinfluB und Eindruck nicht entziehen kdnnen und sich von ihm abhingig glauben.
Jer. 10,10; Richt. 1,7; Jos. 2,9-11; 1. Mo. 23,6; 26,28 f.; 20,3-7; 41,38 f.; 2. Mo. 8,19; Rom. 1,19-
21.28; Apg. 14,10-17; 17,23-29; Offb. 15,4; 16,9-11.

f. Wer wider die Schrift ist und wider den Gott der Bibel, der wiirdigt sich und andere zur bloflen
Materie herab, indem er damit nicht allein seine eigne gottliche Erschaffung und Abstammung,
sondern auch die Unsterblichkeit, die personliche Fortdauer der Seele nach diesem Leben und die
Auferstehung des Leibes, also auch die gerechte, ewige Vergeltung leugnet. Wer aber alles das leug-
net, dem ist alle wahre Tugend und Sitte, Gerechtigkeit, Treue und Gewissenhaftigkeit Torheit und
Wahn, und er kann diese Worte nur heuchlerisch im Munde fithren; der kann also weder sich selbst
noch andere achten. Er behauptet zwar, er suche und tue das Gute um sein (des Guten) selbst wil-
len, und das Gute belohne sich selbst, und zwar schon hier und nur hier, wie auch das Bose die Be-
strafung in sich selber trage. Allein was kann dem noch gut sein, und welchen Wert kann das Gute
fiir ihn noch haben, dem nichts mehr heilig ist, er selbst so wenig als sein Mitmensch; dem alles,
auch der Mensch, blo3e Materie, eine voriibergehende Erscheinung ist?

Dagegen sehe man die Schrift an, wie hoch sie den Menschen setzt und wiirdigt, wie heilig er ihr
ist, indem sie ihn von einem so weisen, gerechten und herrlichen Gott erschaffen sein 148t in dessen
Bild und Ahnlichkeit; indem sie ihn betrachten lehrt als den Sohn dieses hohen, allméchtigen Got-
tes, als den Gegenstand seiner Liebe und Vorsorge, seines Wohlgefallens und Ruhmes, ja als die
Krone seiner Schopfung, geschaffen, um ewig bei Gott zu sein als Seinesgleichen, um ewig mit ihm
zu verkehren in innigstem, vertrautestem Umgang und so seine ganze Gottesherrlichkeit zu genie-
Ben.

Man durchgehe die ganze Schrift und sehe, wie sie sich deshalb des Menschen so angelegentlich
und warm annimmt; wie sie sich der Elenden und Ungliicklichen erbarmt, der Armsten und Versun-
kensten sich nicht schamt und die Verachtetsten achtet und achten lehrt; wie sie die Geringen den
Hohen, die Armen den Reichen, die Unterdriickten und Beraubten den Gewalttitigen, die Witwen,
Waisen und Fremdlinge den Vormiindern, Behorden und Ungerechten gegeniiber in Schutz nimmt

45



und dieserhalb den Zorn und die Wut der Gro3en und Méchtigen nicht scheut. Man sehe, wie dem-
nach die Schrift den Elendsten und Versunkensten die gleichen Rechte, die ndmliche Wiirde und
Ehre zuerkennt und zuerkennen heif3t, wie den Edelsten und Weisesten, und keinen Unterschied vor
Gott kennt, so sehr sie andrerseits lehrt, dal und wie man um Gottes und des Gewissens willen
Fiirsten und Vorgesetzten die gebiihrende Ehre und Achtung erzeigen soll. Man beachte darum
auch, mit welcher Entriistung und Vernichtung die Schrift Selbstsucht, Habgier, Stolz und Verach-
tung gegen andere, Unterdriickung und Beraubung der Armen, Schwachen und Untergebenen straft
und brandmarkt. 2. Mo. 22,21-27; 23,6-8; Jes. 1,17.23; 3,12-15; 10,1 £. Jer. 5,28; 7,5 f.; 22,13 ftf;;
Hes. 34,2 ff.; 13,18 ff.; Sach. 7,6 f.; Mal. 3,5; Mt. 23,4.13 f. 25; Lk. 16,19 ff.; Jak. 5,1-6; 1. Kor.
1,26 ff.; Lk. 7,44 ff.; 4,18 f.; 19,9 {. etc. etc.

Wenn aber Gott in Christo sich selbst fiir den Menschen hingibt, stellt er dann diesen nicht sich
selbst gleich? Beweist er damit nicht, dal3 er ihn als seines Geschlechts, als seiner Art und Natur an-
sieht und geachtet wissen will? Tut demnach Gott nicht zuerst selbst, was er uns Menschen befiehlt
in seinem Wort: ,,Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst?*

g. Wer der Schrift abhold ist, ist aber auch gegen alle wahre Bildung und Freiheit, gegen Aufkld-
rung und Unabhdngigkeit; ebenso gegen alle Achtung und Ehrerbietung vor Obrigkeit und Hoher-
stehenden, iiberhaupt gegen alle Achtung vor géttlicher und menschlicher Ordnung und Einrich-
tung, folglich gegen alles dffentliche und Privatwohl, gegen Staats-, Volks- und Familiengliick. Oder
wer diirfte leugnen, daB3 die Schrift nur Licht und Aufklirung, Freiheit und Selbststindigkeit, zu-
gleich aber auch gebiihrende Achtung und Gehorsam gegen bestehende Einrichtungen, Gesetze und
Obrigkeiten gebracht und gefordert; dagegen Finsternis, Unwissenheit, Aberglauben, Sklaverei,
Priesterbetrug und Despotismus verdringt, also Ordnung und Sicherheit, Gerechtigkeit und gegen-
seitige Achtung, Fleil und Arbeitsamkeit, Kunst und Industrie, folglich Gliick und Wohlstand ge-
pflanzt und verbreitet hat?

Wir erinnern noch ganz besonders an den elenden, sklavischen Stand des Weibes bei fast allen
heidnischen Vdlkern, als was und wie es von denselben angesehen und behandelt wurde und wird,
und wie dagegen die Schrift ihm seine gebilihrende Ehre, Wiirde und Stellung anweist und gibt.

Wenn aber trotz Bibel und Christentum sogar in der protestantischen Kirche so viel Unwissen-
heit, Aberglaube und geistige, sittliche und leibliche Verkommenheit gefunden wird, so wird nie-
mand verkennen, daf3 die Ursache davon eben in der Unbekanntschaft mit der Schrift liegt, oder in
der Geringschdtzung und von oben begiinstigten Beseitigung derselben.

Oder konnte irgend jemand Unwissenheit, Unvernunft und Aberglauben, Menschen- und Augen-
dienerei, Despotenwillkiir, Priesterbetrug und Herrschsucht, gegenseitige Verachtung und Ubervor-
teilung, Tragheit und Dieberei, Auflehnung gegen Gesetz und Ordnung schirfer und unnachsichtli-
cher strafen und verdammen, und aufrichtiger und angelegentlicher auf Belehrung und Erkenntnis,
auf hdusliche und biirgerliche Tugend und Pflichterfiillung, auf gegenseitige Treue und Redlichkeit,
auf Ordnung und Gerechtigkeit dringen, als die Schrift? 5. Mo. 4,6-8; 29,4; 18,10-14; Jes. 1,3;
449 ff.; Jer. 8,4-9; 10,8.14; Ps. 19,8 f.; 119,98 £.104.130; Spr. 1,1-7.20-23; 9,1-12; Mt. 13,11-16;
15,14.16; 23,16-19.24.26; Mk. 8,17-21; Joh. 8,32-36; Rom. 1,21-23; 3,11.17; 10,2 f.; 6,16-22; 1.
Kor. 1,19-21; 2,8-16; 3,18-22; 2. Kor. 11,19-21; Gal. 3,1-3; 5,1; Eph. 5,8 f.; 4,18. Kol. 2,3 f;
8.15.20; 2. Tim. 3,15 ff.; Offb. 1,6; 5,10; 21,8; 22,15; 2. Thess. 3,8-12; Spr. 6,6-11; 24,30-34; 28,19;
31,10 ff.; 29,14; Ps. 37,25 f.

Man vergleiche die Zustéinde und Verhéltnisse der Juden und Christen mit denen der Heiden. Der
allseitige Vorzug jener vor diesen war und ist doch wie mit Hinden zu greifen; und wie vorteilhaft

46



zeichnen sich noch heute die protestantischen Linder vor den romisch-katholischen aus in allen er-
wihnten Beziehungen? 5. Mo. 4,6-8; 18,9-14.28; 11,13-28; 3. Mo. 26,3-12; Apg. 14,16; 17,22-30.

So sehr man aber die Weisheit und Aufklidrung der alten Griechen und Romer zu bewundern
pflegt, so wird doch niemand, der die Bibel und Geschichte etwas griindlicher ansieht, die Zustinde
jener Volker zuriickwiinschen, da man sie bei allen Vorziigen doch griulich nennen muf3. Daf3 dage-
gen Juden und Christen ihre augenfillige Kultur, Aufklirung und Gesittung, ihren Vorzug und
Wohlstand nur dem Einflu8 und der Macht der Schrift verdankten und verdanken, kann und wird
niemand im Ernst leugnen, da man deutlich wahrnehmen kann, da3 und wie Aufkliarung, Gesittung,
Selbststandigkeit, Fleil und Wohlstand mit der Pflege, Verehrung und Geltendmachung der Schrift
Hand in Hand gehen im Allgemeinen, wie im Besonderen, bei einzelnen Personen, Familien und
Gemeinden, wie in ganzen Lindern und Volkern. Und wer miifite nicht die tiefe Erkenntnis, den ho-
hen Verstand, den lauteren Charakter, den unabhdngigen Sinn, die uneigenniitzige Menschen-,
Volks- und Vaterlandsliebe der Propheten und Apostel anerkennen und bewundern? Wie denn auch
die grofiten Geister am wenigsten der Schrift ithre Achtung haben versagen kdnnen, auch wenn sie
ganz unabhingig von der Schrift ihre eigenen Wege gingen.

Ist es darum nicht hochst bemiihend, ja eine Schmach fiir die Christen, namentlich fiir ihre
Obersten, dal} die Schrift unter ihnen die Verleumdung und Schmach tragen muf, als ob sie Bildung
und Aufklarung, Freiheit und Unabhéngigkeit, Fortschritt und Wissenschaft, Menschen-, Volks- und
Vaterlandsliebe verhindere, und Unwissenheit und Aberglauben, Intoleranz, Zank und Streit usw.
pflanze und fordere? Oder hat man einen andern Grund und Vorwand, die Bibel mehr und mehr aus
Schule und Haus, aus Staat und Kirche zu verdrangen? Wire indessen diese Beschuldigung gegriin-
det und fiirchtete man nicht vielmehr mit Recht das Gegenteil, wer konnte und miiite dann die Bi-
bel mehr unter dem Volke verbreiten, als die romische Geistlichkeit und alle Feinde der Schrift?

h. Wer endlich der Schrift abhold ist, verkennt alle Gatten-, Eltern- und Kindesliebe und -treue;
verkennt die zartesten Gefiihle, Regungen und Bediirfnisse des menschlichen Herzens und Gemiites,
und hat weder Sinn noch Verstand fiir menschliches Wohl und Weh, fiir eigenes und fremdes Elend
und Ungliick und weifs nichts von wahrhaftigem Lebensgliick. Oder hat alles Elend der Erde seinen
Grund in etwas anderem, als in der gegenseitigen Lieblosigkeit und Verachtung, in der Eigenliebe,
Aufgeblasenheit und Habsucht und im gegenseitigen Neid, Mifitrauen und Eigennutz? Da wir alle
genug und den Himmel auf Erden hitten, wenn gegenseitige Liebe und Achtung, Mitgefiihl, Ge-
rechtigkeit und Barmherzigkeit, Bescheidenheit, Geniligsamkeit, Lauterkeit und Uneigenniitzigkeit
unter uns heimisch wéren. Darum wird jeder nachdenkende Leser finden, dal und wie alle Miihe
und Arbeit der Schrift einzig und allein dahin gerichtet ist, Gerechtigkeit, d. i. gegenseitige Liebe,
Achtung, Treue und Uneigenniitzigkeit unter den Menschen zu pflanzen und aufzurichten, insbe-
sondere zwischen Mann und Weib, Eltern und Kindern, Herren und Knechten, weil alles Staats- und
Volksgliick seine Wurzel im Familiengliick hat.

Uberhaupt kennen die Propheten und Apostel keine andere Pflicht und Aufgabe als die, der Siin-
de zu steuern, und zwar auch, ja hauptsachlich in ihrer feinsten, unschuldigsten und frommsten Ge-
stalt, und die Gerechtigkeit aufzurichten, weil jene der Leute Verderben ist, und diese allein ein Volk
erhoht. Spr. 14,34; 5. Mo. 28. Wer demnach ein Herz hidtte fiir das Volk, fiir dessen Wohl und Weh,
wer seine Mitmenschen in Wahrheit achtete und liebte und von wahrhaft menschlichen Gefiihlen
und Empfindungen durchdrungen und getragen, und nicht verhdrtet und abgestumpft wdre fiir hdus-
liches, eigenes und fremdes Gliick und Leid, fiir das Hochste und Herrlichste, fiir das, was den
Menschen zum Menschen, das Leben zum Leben macht: der miifste von der tiefsten Achtung vor der
Schrift erfiillt sein, indem die Apostel und Propheten allgemein als Mdnner des Volks anerkannt

47



sind, die sich fiir das wahre Wohl desselben in lauterster Uneigenniitzigkeit vollig aufgeopfert ha-
ben; wogegen ein oberflachlicher Blick geniigt, um zu erkennen, da3 die Schriftgegner aller jener
Gefiihle und Empfindungen vollig bar sind, indem sich ihre Gedanken und Bestrebungen im Grun-
de um nichts anderes drehen, als um die Geliiste und Geniisse des Gaumens und des Magens, also
auch um Geld und Gunst.

Zweifelt aber jemand an der Richtigkeit aller dieser Schliisse, so wird er doch nicht umhin kon-
nen, zu gestehen, dal die Obersten der Juden, die Christum und dessen Apostel und Gerechte ge-
haft, verfolgt und getdtet, wider alle Natur und Vernunft gehandelt, keine Pflicht und kein Sittenge-
setz gekannt und geehrt, alle Gerechtigkeit mit Fiilen getreten, ihren eigenen Lehren und Grundsét-
zen ins Gesicht geschlagen und weder nach Gott noch nach dem Volk gefragt, allem Recht und sitt-
lichen Gefiihl Hohn gesprochen und sich selbst aufs Tiefste herabgewiirdigt haben, und das alles
wider besser Wissen und Gewissen, was sie damit bewiesen, dal} sie dabei den Anstand zu beobach-
ten, ihrem Verfahren einen gesetzlichen und rechtlichen Schein zu geben suchten und immer Gott,
dessen Wort und Gesetz im Munde fiihrten und sich als die Mianner des Gesetzes, als die Wachter
der reinen Lehre gebardeten. Joh. 11,50.48; 18,19.28; 19,7.31; Mt. 26,65 f.; Lk. 23,2-5.

Was demnach diese Ménner von Gott und Unsterblichkeit, von gerechter, ewiger Vergeltung ge-
halten; was ihnen der Mensch, Tugend und Gerechtigkeit gewesen; was sie bestimmt und beherrscht
hat, braucht nicht gesagt zu werden; ebenso wenig, daf alle ihre Worte von Menschenliebe, Gerech-
tigkeit und Uneigenniitzigkeit usw. lauter Trug und Heuchelei gewesen sind.

Beruft man sich aber auf seine Popularitét, seinen grolen Namen und Anhang, seine reine, allge-
mein giiltige Sittenlehre, seine humanen und christlichen Grundsétze, Bestrebungen und Werke u.
dgl., so wird man sich doch nicht verhehlen kénnen, dafl auch die Obersten der Juden populdr und
von anerkanntem Ruf miissen gewesen sein, dal auch sie die obersten Stellen und Lehrstiihle inne
gehabt und die allgemein anerkannte, zeitgeméfe, verniinftige und biblische Theologie und Sitten-
lehre vertreten haben. Und umsonst wird man nachzuweisen suchen, daf} sie nicht die edelsten und
gottlichsten Grundsdtze verfochten haben, oder da3 ihre Lehre weniger vernunft- und schriftgemal
gewesen, als was man seither fiir vernunft- und schriftgemif ausgegeben. Man beachte nur ihre Au-
Berungen und erheuchelten Gefiihle. Joh. 11,47-50; 5,16-18; 8,53; 9,16.28 f.; Mt. 26,65 f.; und Pauli
Zeugnis liber sie und seine Meinung von ihnen. Rom. 10,1 f.; 9,1-5.31 f. Apg. 22,17-20; ebenso Ga-
maliels Rat und Urteil. Apg. 5,34 ff.

3.
Ob die Gegner der Schrift gerecht sind, mag auch ihre Schriftbehandlung dartun.

a. Verdachtigung, Herabsetzung und Verleumdung sind die gehéssigsten und verderblichsten
Stinden und Vergehen, indem nichts auf Erden eines Menschen Ruf und Gliick so sehr untergribt
und vernichtet, wie diese Untugenden, weshalb sie auch mit Recht so allgemein gebrandmarkt sind.
In der Tat ist nichts so niedrig, gemein und schmachvoll, als das, einen Menschen als dumm oder
als Betriiger zu bezeichnen. Und doch stehen der Herr nicht weniger, als seine Propheten und Apo-
stel bei der gewohnlichen Schriftbehandlung als dumme, leichtglaubige, urteilslose, in Irrtlimern
und Vorurteilen befangene Kinder ihrer Zeit, ja als Liigner und Betriiger da; wir meinen bei der
Schriftbehandlung, welche die Apostel und Propheten nicht unbedingt als das anerkennt und gelten
1a3t, als was sie ausdriicklich wollen betrachtet sein. Oder wenn man ihre Lehren, Ansichten und
Gefiihle, namentlich ihre Auffassung und unbedingte Annahme des sogenannten A. T. sich nicht an-
eignen kann und will, warum kann und will man es denn nicht? Doch nur darum, weil man ihre An-
schauungen und Auffassungen fiir unannehmbar, unvertraglich, unrichtig, ungegriindet, unverniinf-

48



tig und verwerflich hélt. Wenn nun aber die Propheten und Apostel fort und fort so heilig beteuern,
dal} der Herr sie gesandt und durch sie redet; daB3 sie ihre Lehre und Erkenntnis, ihre Auffassung
und ihr Verstédndnis der Schrift (des A. T.) von Gott, und nicht aus sich selber haben; wenn sie sich
mit solchem bewuBten Nachdruck vor der Zumutung verwahren, als kimen und handelten sie aus
sich selbst und nicht einzig und allein als Gottes und Christi Gesandte; wenn sie ihre Lehre und
Auftassung fiir die allein wahre und seligmachende ausgeben und von der Annahme oder Verwer-
fung derselben das ewige Wohl oder Wehe eines Menschen abhédngig machen: hat es dann je betro-
genere, anmafendere und verwegenere Menschen, grof3ere und drgere Toren und Betriiger gegeben,
als sie wéren nach dieser Schriftbehandlung? Wie sehr sich aber diese Schriftbehandlung vor dieser
Anschuldigung auch winde und verwahre, es ist ihr ewig unmoglich, sich davon zu reinigen.

Wer einen Menschen in Wahrheit hochachtet und ehrt, kann unmdglich einen sittlichen Makel
oder Flecken auf ihn kommen oder an ihm haften lassen, oder gar auf ihn zu bringen suchen; kann
er’s aber, so ist es psychologisch unmdglich, daB3 er ihn noch hochachte und liebe, oder ihm etwas
nachfrage. Wer demnach die biblischen Schriftsteller nicht als das aufnehmen und anerkennen kann
und will, wofiir sie sich unzweideutig, bewullt und nachdriicklich ausgeben, der ist innerlich ent-
zweit mit ithnen und mufl Abneigung und HaB3 gegen sie empfinden, weil sie auch iiber ihn zu Ge-
richte sitzen, auch iiber ihn ihr Urteil bereits gesprochen; und eben aus diesem Grunde kommt es
thm sehr zustatten, allerlei Beschuldigungen gegen sie erheben und so ihr Zeugnis gegen ihn ent-
kraften zu kénnen. Das erste und hochste Gebot ist: ,,Liebe deinen Nichsten wie dich selbst.* Lieb -
te man die biblischen Schriftsteller, so wiirde und miifite man sich alle Miihe geben, sie von allen
Vorwiirfen und Anschuldigungen zu reinigen. Das tut man aber bloB bis auf einen gewissen Punkt,
blo zum Schein, um nicht des Leichtsinns und der Unbilligkeit geziehen zu werden. Tdte man es
im Ernst; wire einem alles daran gelegen, sie ganz gereinigt und gerechtfertigt zu sehen, man wiirde
sie hoch liber jeden Verdacht und Vorwurf erhaben finden, so gewiB3, als wir beim Herrn und seinen
Aposteln nicht auf den leisesten Verdacht gegen die vollkommene Glaubwiirdigkeit irgend eines alt-
testamentlichen Schriftstellers stoffen. Das kann und darf man aber nicht, weil man sich ihrer sonst
nicht entschlagen konnte, wenigstens nicht mit einem Schein des Rechts.

Es ist aber diese Lieblosigkeit gegen die Propheten und Apostel umso strafbarer, weil sie bei ih-
rer Aufrichtigkeit und Liebe gegen uns vielmehr auf Gegenliebe Anspruch machen konnen, als ir-
gend ein anderer Mitmensch, und weil die Schriftgegner selbst ihnen ihre Achtung auch nicht versa-
gen wollen.

Wenn man also gewohnliche Schriftsteller und Méanner von Vorwiirfen und Anschuldigungen zu
reinigen sucht und das als Néchstenpflicht betrachtet, oder es als Unrecht und Leichtsinn bezeich-
net, wenn man sich nicht Miihe gibt, sie davon zu reinigen: ist es dann keine, nicht eine noch viel
groBBere Ungerechtigkeit, wenn man zu allen Beschuldigungen gegen die biblischen Schriftsteller
stillschweigen oder selbst solche erheben kann? Wenn man sich nicht im Ernste die Miihe nimmt,
dieselben zuriickzuweisen?

b. Wihrend man bei allen andern Schriften die Worte und Ausdriicke nimmt, wie sie lauten, und
ihnen die Bedeutung 148t, die sie im Sprachgebrauch, im Leben und Verkehr haben, schiebt man
den Worten und Ausdriicken der Schrift andere Bedeutungen unter und 146t sie nicht sagen, was sie
sagen. Zu solchen Auskunftsmitteln ist man natiirlich gezwungen, wenn man die Wahrheiten und
Lehren der Schrift sich nicht aneignen kann und will; wenn man dieselben als ungeheuerlich per-
horresziert und doch der eignen Lehre einen biblischen Schein geben und sie in ein evangelisches
Gewand hiillen méchten.

49



c. Bei dieser Schriftbetrachtung ist man weder mit dem Herrn noch mit den Aposteln einverstan-
den in Bezug auf ihre Ansichten iiber das A. T. und auf ihre Auslegung und Anwendung einzelner
Stellen bei Moses und den Propheten. Danach traut und schreibt man sich also eine richtigere, sinn-
und sachgemifere, unbefangenere und natiirlichere Schriftbetrachtung und Schriftanwendung zu,
als dem Herrn und dessen Aposteln. Das ist nicht Bescheidenheit und Gerechtigkeit. Schon im ge-
wohnlichen Leben ist es eines Mannes nicht wiirdig, sich {iber andere zu erheben und sich mehr
Einsicht und Weisheit zuzutrauen, wie viel weniger dem Herrn und den Aposteln gegeniiber. Wih-
rend man aber das A. T. so geringschitzend behandelt und doch dabei ein aufrichtiger Verehrer
Christi und seiner Apostel zu sein meint oder vorgibt, wird man doch nicht leugnen kénnen, daf3
man dem N. T., also Christo und den Aposteln im Grunde noch die groBere Schmach antut, als Mo-
ses und den Propheten, wenn man diese nicht als das anerkennt und annimmt, als was jene sie be-
trachten, ndmlich als das, wofiir sich Moses und die Propheten selbst klar und bewullt ausgeben.
Wer also Christum und das N. T. auch nur in etwa achtete und ehrte, der miiite das A. T. gerade so
verstehen, oder doch zu verstehen suchen, wie Christus und die neutestamentlichen Schriftsteller;
der konnte sich unmoglich auf ihre Unkosten erheben, oder ihnen ihre Weisheit und Ehre nehmen,
um sich selbst damit zu schmiicken.

Was denkt denn aber auch ein solcher Schriftforscher von seinen Zuhorern und Lesern, von de-
ren Verstand und sittlichem Gefiihl? Denn wenn auch den meisten unter ihnen mit solcher Schrift-
behandlung gar wohl gedient ist, so soll man doch nicht meinen, daf} nicht auch bei den leichtsin-
nigsten und ungldubigsten Zuhorern und Lesern der natiirliche, gesunde Sinn und Verstand, wie
auch das sittliche Gefiihl, sich geltend machen und ihr Recht behaupten, so da3 auch sie vor solcher
Schriftbehandlung keine Achtung haben konnen, indem nur Bescheidenheit, Ehrlichkeit, Wahrhaf-
tigkeit und Gerechtigkeit sich Achtung erwerben, ja Achtung einem jeden abnotigen. Es gibt aber
auch immer solche Zuhorer und Leser, denen die Schrift den Eindruck tiefster Griindlichkeit und
Gelehrsamkeit, lauterster Treue und Aufrichtigkeit und siegesbewuBter Uberlegenheit iiber alle
Weisheit und Gelehrsamkeit dieser Welt macht: was miissen solche von dieser Schriftbehandlung
denken!

d. Worin hat es aber seinen Grund, dafl man bei allem dem doch fort und fort seine Achtung vor
der Schrift bezeugt und bezeugen zu miissen meint? Doch nur darin, da3 man sich der Gottlichkeit
der Schrift, also auch seines Frevels gut bewuf3t ist und wohl fiihlt, dal die Mitmenschen solcher
Schriftbetrachtung eben so wenig Achtung und Vertrauen schenken kdnnen, als man selbst es kann.

e. Konsequenz, ja Gerechtigkeit wire es, wenn solche Schriftbetrachtung sich offen von der
Schrift lossagte und ehrlich bekennte: ,,Ich kann mich mit der Schrift nicht befreunden und ihre
Lehren und Ansichten nicht zu den meinigen machen.* Ein etwas redlicher Charakter miifSte das
auch, weil die Schrift nach dieser Auffassung das unnatiirlichste, albernste, unwiirdigste Buch der
Welt wire, neben dem ein Homer und andere heidnische Schriftsteller sich ganz vorteilhaft aus-
zeichnen, wie man denn diese auch viel besser leiden kann, als die Schrift und nichts von dem inne-
ren Widerwillen und geheimen Hal3, womit man gegen die Schrift erfiillt ist, gegen jene empfindet.
Wie man aber mit der Bezeugung seiner Achtung vor der Schrift seine eigene Schriftbehandlung
verdammt, so erkldrt man umgekehrt mit seiner Schriftbehandlung seine angebliche Achtung vor
der Schrift fiir vollig null und nichtig.

f. Andrerseits wird man nicht verkennen kdnnen, da3 die Beteurung ihrer Ehrerbietung vor der
Schrift von Seiten der Schriftgegner dennoch ein giiltiges und méchtiges Zeugnis ist fiir die Hoheit
der Schrift, insofern sie von der Schrift selbst ihrem sittlichen Gefiihl abgendtigt ist, oder ihren

50



Grund in dem hohen Charakter der Schrift selbst hat und in dem bei jedem Menschen unwillkiirlich
und unwiderstehlich sich geltend machenden Recht.

g. Wenn man endlich sieht und bedenkt, bei welchen Klassen und Schichten des Volks die Ge-
fithle und Ansichten der Schriftgegner die giinstigste Aufnahme finden, und von was fiir Geistern
die Bestrebungen derselben am meisten akklamiert werden, so kann und mufl man auf die nahe, in-
nige Verwandtschaft beider schlieBen. Denn was einem niedrigen Charakter so sehr zusagt, muf3 ei-
nem entsprechenden Charakter entstammen; was Leute, die am liebsten ohne Gesetz und Zucht le-
ben, so begierig aufnehmen, das mufl einem Quell entspringen, der selbst von Gesetz und Zucht
nichts wissen will.

Oder wird irgend jemand im Ernst leugnen wollen, dal3 kein Buch, wie die Schrift, der Sittenlo-
sigkeit entgegen tritt; dal kein Mensch aufrichtiger, ernster und durchgreifender alle Unnatur und
Ungerechtigkeit verdammen kann, als die Bibel; dal niemand angelegentlicher die sittliche Hebung
der Menschheit anstreben und das Ubel griindlicher im Keime und an der Wurzel angreifen kann,
als das Wort Gottes dies tut? Hei3t demnach der Schrift Abbruch tun, sie herabsetzen und verun-
glimpfen nicht so viel, als der Zucht- und Sittenlosigkeit Vorschub leisten und das Volk aller Ver-
bindlichkeit gegen das eine, ewige Gesetz der Gerechtigkeit, der gegenseitigen Liebe und Achtung,
des Gliickes und Friedens also, entbinden? Heilit das nicht dem Menschen erkléren: ,,Du bist dein
eigner Gott“, wie die Schlange im Paradiese?

Wie kommt man aber dazu, die Schrift beim Volk herabzusetzen und das Volk von dem einen,
ewigen Gesetze los zu machen? Es ist dem entehrten, schuldbewuften Gewissen eine Beruhigung,
wenn es nicht allein dasteht, wenn es moglichst viele Mitgenossen hat. Sodann hat man das triigeri-
sche Gefiihl und die blendende Hoffnung, da3 wenn alle Welt einstimmig gegen die Bibel protes-
tiert, Gott endlich zum Nachgeben und Kapitulieren gendtigt sein wird dem Dréngen einer solchen
Ubermacht gegeniiber. Endlich hat man sich seinen Mitmenschen gegeniiber sicher gestellt und
lduft nicht Gefahr, von ihnen als ein Frevler im Stiche gelassen zu werden und um Amt und Brot zu
kommen, wenn man sie zu seiner Gesetzlosigkeit bekehrt hat.

4.
Was ist denn die Schrift?

Auf diese wichtigste aller Fragen kann, will und darf kein Mensch antworten, namentlich unter
den sogenannten Gebildeten und Gelehrten. Bevor man ndmlich bestimmt darauf antworten wollte,
miiflte man die Frage oder die Schrift selbst griindlich untersuchen. Eine griindliche, ehrliche Unter-
suchung aber wiirde zum Resultat und zur Antwort kommen: ,, Die Schrift ist untadelhaft, rein und
fleckenlos, wie der Sonne Licht. “

Dieses Gefiihl hat im Grunde ein jeder, und warum er sich nun nicht zu tief in die Frage nach der
Schrift einldft, braucht man nicht zu sagen. Er miifite ndmlich dann nicht allein die Schrift vollkom-
men anerkennen, sondern auch seine angeborene Liebe zur Gesetzlosigkeit und seine bisherige
Gleichgiiltigkeit eingestehen und verdammen und die Freundschaft der Welt drangeben. Er wiirde
sich durch solche dngstliche und piinktliche Schriftverehrung bei allen Gebildeten und Angesehenen
um Gunst und Ehre bringen, und sein Leben hitte keinen Reiz, keinen Zweck und Wert mehr. Zu
welchem Resultat wiren wohl die Juden gekommen, wenn sie ehrlich und gewissenhaft héatten
nachforschen wollen, wer und woher Jesus sei, wo und wie geboren? Joh. 7,41 £.52. Oder haben sie
etwa im Ernst danach geforscht und aus einem andern Grunde nicht weiter nach Christi Herkunft
gefragt, als weil sie fiihlten, dal die Nachfrage zu Jesu Gunsten ausgefallen wire? Joh. 7,28; 3,2;

51



5,39.46 f. Thre widergoéttlichen Gesinnungen und Bestrebungen, ihr Stolz und Hafl gegen Christum
und die Wahrheit erlaubten ihnen nicht, tiefer zu forschen, notigten sie, die Wahrheit niederzuhalten.

Nicht ernster, griindlicher und ehrlicher forscht man nach dem Ursprung und Charakter der
Schrift, und zwar aus dem gleichen Grunde; indem eine ehrliche, griindliche Untersuchung eine
vollige Revolution im inneren und dufleren Leben des Menschen, in seiner Stellung zu Gott und zur
Welt hervorrufen wiirde. Der Mensch hat also sein hochstes Interesse, auf jene Frage nicht im Erns-
te einzugehen und allerlei Einwendungen gegen die Vollkommenbheit der Schrift stehen zu lassen.
Er muB3 doch leben und sein Gliick machen in der Welt; zum Gliick in der Welt ist aber ein guter
Ruf unter den Angesehenen und Einflulreichen unerldBlich. Will man aber zu einem guten Ruf ge-
langen und nicht vollig iibersehen und ignoriert werden, so mufl man sich die allgemein giiltigen
und anerkannten theologischen Ansichten aneignen. Nach diesen Ansichten ist aber die Annahme
der Schrift als Wort Gottes von Anfang bis zu Ende zum mindesten ein sehr beschrdinkter, unhaltba-
rer, mit der Wissenschaft unvertriglicher Standpunkt. So ist man denn genotigt und wird auch von
Anfang an daran gewo6hnt und dazu angeleitet, sich nicht sonderlich mit der Frage nach der Schrift
zu beschéftigen, die Schrift nicht als so wichtig zu betrachten; angeleitet, ja moralisch und materi-
ell, durch allerlei Gesetze und Bestimmungen gezwungen, sich mit viel groBartigeren und erfolgrei-
cheren Problemen der Wissenschaft abzugeben und inzwischen die beliebten Ansichten iiber die
Schrift als wissenschaftlich festgestellt in guten Treuen hinzunehmen.

Danach lautet im Grunde die Antwort auf die Frage: ,,Woher ist die Bibel?** wie die Antwort der
Obersten auf die Frage Christi: ,,Woher war die Taufe Johannis?* ,,Wir wissen es nicht. Denn geben
wir zu, die Bibel sei ganz und gar Gottes Wort, ewige, unfehlbare Wahrheit; so verdammen wir uns
selbst und stehen als Unchristen da; sagen wir aber, sie sei von Menschen und nichts mehr als Men -
schenwort, so haben wir den besseren und groBeren Teil des Volkes gegen uns; und viel Goéttliches
ist doch in der Bibel.” Also: ,, Die Bibel ist ein gottliches Buch mit viel Menschlichem, Unwesentli-
chem und Unhaltbarem; sie trdgt das Geprdge ihrer Zeit und ist darum nicht bindend fiir uns; man
muf3 das ewig Wahre darin ausscheiden und festhalten. Das sind die gewohnlichsten Gedanken
und AuBerungen iiber die Bibel.

Daf3 aber damit der natiirliche, gesunde Verstand nicht befriedigt, noch weniger das Gewissen
beruhigt ist, fiihlt jeder Ehrliche, indem, recht betrachtet, der gesunde Verstand nur ein ,,entweder* —
,,oder® zulaflit. Will man sich aber darauf berufen, dal3 sich im Menschen Licht und Finsternis,
Wabhrheit und Irrtum, Gutes und Boses finde, und da3 demnach auch die Schrift beides vereinige; so
machen wir darauf aufmerksam, daf3 die Schrift das entschieden, klar und mit allem bewuliten
Nachdruck in Abrede stellt, sowohl in Betreff ihrer selbst, als des Menschen, indem sie lehrt, daf3
der Mensch ganz Finsternis, bose, verderbt und geknechtet ist, dal er Gott und die Wahrheit, also
sein eigen Heil und Leben nicht nur nicht kennt und sucht, sondern haf3t und verwirft (Mt. 11,27,
Joh. 1,5.18; 6,44; 3,19 f.; Rom. 1,21 f; 3,4.10-18; 5,10; 8,6 f. Eph. 5,8 etc.), was denn auch die gan-
ze Menschheit, voran das auserwéhlte Volk, bis heute bestitigt hat. Oder wenn die Juden Christum,
dessen Gesandte und Gerechte je und je gehalit, verfolgt und getotet, haben sie es dann nicht mit der
Tat bewiesen, dal} sie bei aller Erkenntnis und besseren Einsicht, bei aller scheinbaren Liebe zur
Wabhrheit, dennoch das Licht und die Wahrheit, Gott und die Gerechtigkeit ha3ten, also Knechte der
Finsternis, der Liige und der Ungerechtigkeit waren?

Wenn aber die Propheten und Apostel zum Licht und Leben, zur Erkenntnis und Liebe Gottes
und des allein Wahren und Guten und zur volligen Freiheit gelangt sind, so dal} sie Gott in Wahrheit
und mit der Tat iiber alles geliebt und den Néchsten wie sich selbst; so geben sie ganz unzweideutig
zu verstehen, durch wen und wie sie dazu gekommen, und verwahren sich mit aller Bestimmtheit

52



gegen die Zumutung, als wire ihre Erkenntnis und Lehre, ihr neues Licht und Leben auch nur teil -
weise aus ihnen selbst oder von andern Menschen. Gal. 1,11 ff.; 2,6; 1. Kor. 2,10.12; 15,3; 2. Kor.
3,5 f,; Phil. 4,13; 2. Tim. 4,7 f.; 1. Joh. 3,14.22; 4,6 etc. etc.

Der Beweis fiir die reine Géttlichkeit ihrer Lehre liegt tibrigens darin, da3 dieselbe aller mensch-
lichen Lehre schnurstracks zuwiderlduft und umgekehrt, indem die eine die andere ausschlief3t, hal3t
und verdammt, und beide sich nie und nimmer mit einander vertragen und vereinbaren lassen. Der
ewig unvereinbare Gegensatz zeigt sich aber darin, da3 jede menschliche Lehre, so sittlich, biblisch
und gottlich sie scheint, die Lehre Gottes oder der Schrift fiir falsch, gefahrlich und ungerecht er-
klart und die Gesinnung und Absicht, die Lehre und Bestrebungen des Menschen fiir wohlgemeint,
gut, aufrichtig und heilbringend hilt, wihrend die Lehre der Schrift die Sache umkehrt und Gott al-
lein fiir lauter, gerecht und wahrhaftig, den Menschen dagegen fiir falsch, liignerisch und ungerecht
erkldrt und alle Schuld lediglich beim Menschen findet und nicht bei Gott. Dal} aber wirklich der
Mensch und jede menschliche Lehre, so sehr sie der biblischen nachgemacht ist, Gott und dessen
Wort fiir schlecht, verderblich und fluchwiirdig hélt, sich selbst aber fiir gut, aufrichtig, wohlmei-
nend und ungefahrlich, beweist er damit, dall er Christum und dessen Gesandte und Gerechte haf3t
und totet und die Lehre Gottes mit Feuer und Schwert verfolgt. Das tun aber nicht allein die blinden
Heiden, die Pipste und Ungldubigen, sondern ebenso sehr auch diejenigen, die die Bibel haben und
kennen und scheinbar keine andere Lehre vertreten und wollen, als die biblische; wie wir nicht al-
lein an den Obersten der Juden, sondern auch an einem Saulus sehen. Welchen sittlichen, biblischen
und gottlichen Schein seine frithere Lehre gehabt, bezeugt er selbst mannigfach, Gal. 1,13 f.; Phil.
3.4 ff;; Apg. 22,3; 26,4 ff.; 1. Tim. 1,13; 2. Tim. 1,3. Dal} es aber alles nur Schein und Einbildung,
Wahn und Selbstbetrug gewesen, bewies er selbst damit, dal er die Gerechten, und in ihnen Gott
und Christum hafite und toten half; Apg. 9,5; Lk. 10,16. Folglich war seine Lehre nach der Erschei-
nung Christi und nach seiner Bekehrung von der friiheren wesentlich verschieden, derselben
schnurstracks entgegen, indem er dabei Gott und den Nichsten in Wahrheit liebte und die fritheren
vollig verdammte; und doch hat er nach seiner Bekehrung keine andere Bibel gehabt, als vorher.

Ist das alles Beweis genug dafiir, da3 der Propheten und Apostel Lehre rein gottlich ist und nicht
eines Menschen Gehirn und Herz entsprungen, so menschlich sie ist nach Form und Erscheinung;
so miissen wir doch noch einmal daran erinnern, dafl moralisch und psychologisch nur eins moglich
ist und statthaben kann: Entweder ist die ausdriickliche, wiederholte, feierliche Bezeugung der bib-
lischen Schriftsteller, daB3 sie ihre Erkenntnis und Lehre nicht aus sich selbst haben, sondern ganz
und ausschlieBlich von Gott, und daB sie Gottes Wort predigen und nicht Menschenwort, wahr oder
falsch, gewill und zuverlédssig, oder irrig und erlogen, indem es kein Mittelding gibt und es mora-
lisch und psychologisch nicht statthaft ist, daB3 jene Bezeugung teilweise wahr und richtig, teilweise
irrig und falsch sein sollte.

Oder vertrdgt sich das Licht mit der Finsternis, die Liebe mit dem HaB, die Wahrheit mit der
Liige, die Giite mit der Bosheit? Schlie3t nicht das eine das andere aus? Sind sie nicht der Art wider
einander, da3 das eine dem andern notwendig weichen muf3?

Wer sich auch nur eine Unlauterkeit erlaubt, beweist der nicht damit, dal} er selbst unlauter ist,
der Unlauterkeit Knecht? Joh. 8,34. Wird nicht der sonst lauterste Charakter durch eine einzige
Liige und Untreue getriibt und als verwerflich offenbar? Gleich wie ein Spalt in der Glocke deren
Klang génzlich triibt, und ein einziger Rif} oder Flecken das schonste Kleid entstellt und unbrauch-
bar macht, und das umso mehr, je schoner und vollkommener sonst das Kleid ist.

Und stellt nun nicht auch die Schrift tiberall dieses ,.entweder ““ — ,,oder*, diesen unvereinbaren
Gegensatz auf, wenn sie so entschieden und bestimmt lehrt, da die einen aus Gott und der Wahr-

53



heit, die andern von der Welt und vom Argen, die einen lauter, wahrhaftig und gerecht, ohne Trug
und Falsch, die andern aber ungerecht, falsch und liignerisch sind, indem jene Gott und das Licht,
diese aber die Finsternis und das Arge lieben und tun? Wie sie denn auch nur wahre und falsche
Propheten kennt und unterscheidet, und zu gleicher Zeit bezeugt, dal von Natur alle Menschen
gleich siindig, blind und verderbt sind, und daf} die Gerechten einzig und allein aus und durch Gott
gerecht sind. Joh. 1,5.13; 3,20 f.; 5,29; 8,44; Mt. 15,19; 13,38; 25,31 ff.,; 2. Kor. 5,10; Ps. 32,2;
Offb. 14,5; 21,8.27; 22,15; 1. Joh. 3,6-10.14.22; 4,1-6; 2,18 f.; 1. Mo. 8,21; 6,5. Rom. 3,9.23;
5,9.10; Eph. 2,1-3; Tit. 3,3; Lk. 18,19.

Ist aber etwa die Gerechtigkeit und der neue, gottliche Wandel der Gerechten ein bloBes, uner-
reichbares und unerreichtes Ideal, wie man so gerne glauben mdchte? Oder haben sich die aus Gott
Geborenen auch je und je als solche, als Gerechte, als Kinder Gottes erwiesen mit der Tat und
Wahrheit? Haben sie Glauben und Stand gehalten bis in den Tod, also Gott geliebt iiber alles und
den Néchsten wie sich selbst? Ein auch nur oberflachlicher Blick in die Schrift bestdtigt es. Man
vergleiche zu den eben angefiihrten Stellen noch: Mt. 1,19; 5,3-12.7,21.24; Lk. 1,6; 22,28-30; Joh.
15,19; 17,8.14.16; 1. Mo. 26,5; Rom. 4,3.11.17 f.; 5,1; 8,1.28 ff.; 1. Petr. 1,8 f.; 2. Petr. 2,7 f.; 1.
Joh. 2,20 £27; 3,1 f.; 2. Tim. 4,7 f.; Hebr. 11; Oftb. 3,2; 12,11; 7,3 £9.14 {f.; Kol. 2,10 etc.

Umgekehrt haben auch ihre Feinde und Widersacher sich je und je mit der Tat als unehrlich,
falsch und ungerecht erwiesen.

Wie es nun bei den biblischen Schriftstellern kein Mittelding gibt, sondern nur ein ,,entweder* —
»oder, entweder durchaus lauter, wahrhaftig und gerecht, oder vollig blind, betrogen und liigne-
risch; so auch bei uns, ihren Lesern und Schiilern: Entweder eine unbedingte, von Herzen gemeinte
Anerkennung und Annahme der ganzen Schrift, oder aber eine vollige Verwerfung; indem eine
wahre, aufrichtige teilweise Anerkennung rein unmoglich ist und einer génzlichen Verwerfung
gleich kommt. Denn wer in neunundneunzig Punkten der Schrift glaubt und im hundertsten an sei-
ner eignen Meinung festhalt, der sto3t damit die ganze Schrift um; der betrachtet und behandelt die
biblischen Schriftsteller als irrende, befangene, unzuverlidssige Menschen, erhebt sich iiber sie und
traut seinem eignen Verstande und Gefiihl mehr.

Demnach ist auch nur eins méglich: entweder wir lieben und ehren die Schrift, oder wir hassen
sie. Ist unsere Achtung und Liebe wahr und von Herzen kommend, nicht gemacht und erzwungen,
so mul} die Schrift dieser Achtung und Liebe wert sein, sie selbst unmittelbar erwecken und uns ab-
notigen; so mull die Schrift durchaus lauter, wahrhaftig und gerecht sein. Ist sie aber das und wir
lieben sie wahrhastig, achten sie von Herzen hoch, so konnen wir nicht zugeben, dal3 sie auch nur in
einem Punkte Irrtiimliches und Unwahres enthalte, weil sie selbst auf véllige Irrtumslosigkeit An-
spruch macht und nur ewige Wahrheit zu lehren ganz zuversichtlich behauptet. Darum haben wir
keine Ruhe, wenn wir der Schrift Vorwiirfe machen horen, bis wir dariiber zur Klarheit und Gewil3-
heit gekommen sind; bis wir fiir uns die Wahrheit ermittelt und den Grund oder Ungrund, den Ur-
sprung und Zweck der Beschuldigungen und Angriffe gefunden. Haben wir aber Irrtiimliches, Un-
haltbares und Blofen gefunden, dann ist unser Herz gebrochen, unser Glaube und Vertrauen er-
schiittert, unsere Zuversicht und Freudigkeit dahin, weil wir zu unserm Schrecken haben bemerken
miissen, dal wir uns betrogen und daf3 die Feinde Recht haben, weil wir das ,,entweder* — ,,oder
kennen, die Finsternis mit dem Licht, die Liige mit der Wahrheit, Tod und Verderben mit ewigem
Leben, ewiger Errettung und Herrlichkeit im Kampf auf Tod und Leben sehen.

Diesen Gegensatz und Kampf scheint die Welt, scheinen die, welche die Schrift teilweise aner-
kennen und lieben kdnnen, nicht zu kennen, oder sie verwischen und leugnen ihn, indem sie lehren:

54



,, Nichts ist absolut und vollkommen: Kein Mensch ist ganz rein, wahrhaftig und gerecht; keiner
ganz verderbt, verlogen und ungerecht, alle haben teil am Bosen, mehr oder weniger aber auch am
Guten “, und dahinein stellen und zwéngen sie nun auch die Propheten und Apostel; leugnen dem-
nach die Kraft und Wirksamkeit, die Gnade und Liebe, die Treue und Wahrhaftigkeit Gottes; leug-
nen, dafy er uns ein vollkommenes, untriigliches Licht und Heil geoffenbart in seinem durch Men-
schen geschriebenen Worte. Darum konnen sie es auch mit der Schrift und deren Gegnern und Fein-
den halten und sind Christi und der Welt Freunde. Dal3 das aber psychologisch und moralisch eine
reine Unmoglichkeit ist, kann man sich von seinem natiirlichen Verstand und Gefiihl sagen lassen,
wenn man es nicht aus der Schrift weifl. Mt. 6,24; 12,30; 2. Kor. 6,14 ff. — Wer demnach allerlei Irr-
tiimliches und Unrichtiges, oder gar AnstoBiges und Unwiirdiges in der Schrift zugeben kann, der
hat die Schrift drangegeben; dem ist sie etwas ganz Gleichgiiltiges oder Verhafites, das ihn weiter
nicht angeht, oder von dem er lieber nichts wissen will; der hat noch nie nach seiner Pflicht und
dem lebendigen Gott gefragt.

So sehr man sich aber auch gegen die Zumutung straubt, die ganze Schrift als Gottes Wort in al-
len Teilen anzuerkennen, mit welchem scheinbaren Grund und Recht man das auch als kleinlich,
engherzig, unniitz und unsinnig bezeichnen moge: so wird sich doch das Recht bei keinem Men-
schen authoéren geltend zu machen, und das Gefiihl sich nicht ersticken lassen, da3 man der Schrift
Unrecht tut mit seiner teilweisen, d. i. scheinbaren Anerkennung und Verehrung.

Oder wer hat ein freudiges BewuBltsein der Lauterkeit, Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit und Liebe
vor Gott Angesichts der Ewigkeit und des unparteiischen gottlichen Gerichts bei seiner unbestimm-
ten, schwankenden Stellung zur Schrift? Wer hat wahre Lebens- und Sterbensruhe, inneren, unge-
triibten, gottlichen Frieden bei seiner halben Liebe zur Schrift, bei seinem geteilten Herzen und We-
sen, bei seinem Liebdugeln mit der sogenannten Wissenschaft? Wer fiihlt nicht, dal3 er in keiner lau-
teren, gerechten Beziehung zu Gott steht, so lange er den Propheten und Aposteln nicht ihr volles
Recht widerfahren 146t, der Schrift nicht die gerechte Ehre gibt?

Aber zugegeben, die Schrift enthalte Irrtiimliches, oder blo3 Menschliches und Unwesentliches,
was nicht fiir alle Zeiten bindend wire — was ist denn unwesentlich, irrig und menschlich? Und wer
kann und soll das ausscheiden und das ewig Bindende feststellen? Nun, daraus 146t sich ganz schon
antworten: Was zum Sittengesetz gehort, ist ewig und fiir alle Zeiten und Menschen bindend; was
dagegen zum Sittengesetz in keiner Beziehung steht, ist unwesentlich und gleichgiiltig. Was aber,
wenn nach jenen Worten Christi: ,, Alles nun, was ihr wollet, dafp euch die Leute tun sollen, das tut
ihr ihnen; das ist das Gesetz und die Propheten* (Mt. 7,12; 22,37-40), nichts ist in der ganzen
Schrift, das nicht Bezug hétte auf das ewige, unabédnderliche Gesetz der Liebe und Gerechtigkeit,
nicht damit im engsten Zusammenhang stiinde?! Was namentlich, wenn, wie wir bereits bemerkt
und nachgewiesen haben und weiter nachweisen, gerade das Sittengesetz und nur das Sittengesetz
und nichts anderes es ist, was dem Menschen an der Schrift zuwider, ldstig und unertriaglich ist?
Oder wer hétte es nicht an sich selbst erfahren, daf§ die Siinden, Torheiten und Ungerechtigkeiten
anderer uns nicht wehe, sondern wohl tun (sie miiBten uns denn unmittelbar schaden)? Indem sie
unserer Selbstgefalligkeit und Eigenliebe schmeicheln, unserm Stolz aushelfen und uns zum Gebet
veranlassen: ,,Ich danke dir, Gott, daB3 ich nicht bin, wie andere Leute®, wihrend die wahren Tugen-
den, die Gerechtigkeit und der Ernst anderer uns beschdmen, niederdriicken und bange machen, un-
sern Neid erwecken und uns an unsere Gleichgiiltigkeit und Pflichtvergessenheit erinnern.

Oder worin hatte es seinen Grund, daf3 die Juden um die Freilassung eines Mdrders baten und auf
Christi Beseitigung drangen? War es die Schlechtigkeit oder die Gerechtigkeit des Herrn, daB sie ihn

55



noch am Kreuze hohnten? Und warum vernehmen wir auch nicht ein beleidigendes Wort gegen die
beiden Morder neben ihm? Und heift es nicht sogar von einem Heiden (Pilatus): ,,Er wulite wohl,
daB die Hohenpriester und Altesten Jesum aus Neid iiberantwortet hatten?* Mt. 27,18. Vergl. noch
1. Joh. 3,12; 1. Petr. 4,4. Rom. 1,32; Spr. 29,27; Joh. 15,19; Gal. 1,10 etc.

Es kann aber nicht auffallen und befremden, dall gerade das Sitfengesetz uns unertréglich und
verhaf3t ist, wenn wir bedenken, da3 es nicht mehr, aber auch nicht weniger von uns fordert, als un-
bedingten Glauben und Gehorsam, d. i. volligste Verleugnung unsrer selbst und alles dessen, was
unserm sonst so 6den und leeren Leben seinen, freilich nur triigerischen Inhalt und Reiz gibt, und
daB unbedingter Glaube und Gehorsam gegen Gott uns ganz dasselbe Schicksal bereiten wie
Christo. Oder wer miifite nicht einsehen, dal unserm Herrn nur seine treue, piinktliche, gewissen-
hafte Pflichterfiillung, das ist, sein unbedingter Gehorsam, also seine Liebe gegen Gott und den
Ndchsten jenen furchtbaren Hafs und Tod von Seiten der Welt und der Hoélle zugezogen? Denn unbe-
dingter Gehorsam, vollkommene Liebe gegen Gott setzt wahren, tiefen Hal3 gegen alles, was wider
Gott ist. Christi offene und 6ffentliche scharfe Bestrafungen der Obersten gingen also notwendig
aus seiner Liebe zu Gott und zur verlorenen Menschheit hervor.

S.

Man wird uns nicht vorwerfen, dal wir irgend einen &uf3erlichen, toten Bibel- oder Buchstaben-
glauben verfechten, sondern erkennen, dafl wir eben jeden Schein und alle Heuchelei der Schrift ge-
geniiber bekdmpfen und verwerfen, indem es uns einzig und allein um ehrliche, aufrichtige Annah-
me und Anerkennung der Schrift in ihrem ganzen Umfange, namentlich aber in ihren Grundwahr-
heiten im Sinn und Geist Christi und seiner Apostel zu tun ist, und zwar nur darum, weil die Schrift
in all ihren Teilen nichts anderes vertritt und verficht, als das eine, ewige und unabéinderliche, allen
Menschen bewulite und von allen anerkannte und bestitigte Sittengesetz, und weil demnach Aner-
kennung und Heilighaltung der Bibel und dieses ewigen Sittengesetzes, des Gesetzes der Gerechtig-
keit und Liebe, oder Gerechtigkeit eins und dasselbe ist, wie umgekehrt Verwerfung der Schrift und
des einen ewigen Sittengesetzes oder Ungerechtigkeit und Unsittlichkeit eins und dasselbe ist. Dal}
man diese Wahrheit nicht zu kennen scheint, oder aus allen Kriften und mit allen Mitteln bemiiht
ist, sie Liigen zu strafen, liegt in der Natur der Sache; sie ist aber so offenbar und liegt so klar und
unwiderleglich in der Schrift vor, ist auch durch die ganze biblische und Kirchengeschichte so
handgreiflich erwiesen und bestétigt, dall ein weiterer Nachweis ganz iiberfliissig wire.

Oder was machte denn diesen grellen Unterschied aus zwischen Christo, seinen Propheten und
Aposteln einerseits und den Obersten der Juden andrerseits? Was brachte sie in diesen furchtbaren
Gegensatz? Doch einzig und allein der Umstand, da3 Christo, seinen Propheten und Aposteln die
ganze Schrift heilig war, wihrend die Juden sich nicht im mindesten an dieselbe kehrten; daB3 jene
unbedingt, einzig und allein von der Schrift sich belehren und bestimmen lieBen, sich selbst, eigne
Vernunft, Gefiihle und Begierden der Schrift oder Gott und dessen Gesetz zum Opfer brachten,
wihrend die Juden ganz auBerhalb der Schrift standen als Knechte der Eigenliebe und Selbstsucht,
der Lust und der Finsternis, der Liige und Ungerechtigkeit, was sich in den beiderseitigen Werken
iiberzeugend genug herausgestellt hat. Wir sollen aber nicht meinen, daf3 die Juden bei allem dem
nicht als Bibelgldubige wollten angesehen werden, wie sie denn immerdar die Bibel vorschiitzten
und sich als eifrige Wéchter der Schrift oder des Gesetzes geberdeten. Ja der Herr muflte durchaus
wider das Gesetz sein, wihrend es ihnen scheinbar einzig und allein um das Gesetz zu tun war.

56



Thre Schriftverehrung war demnach lauter Schein und Heuchelei, oder eine mutwillige, furchtba-
re Selbsttduschung, zugleich aber auch ein schlagender Beweis dafiir, da} sie gut wullten und fiihl-
ten, wie heilig, unverletzlich und unantastbar die Schrift ist.

Nun mache man die Anwendung und den Schluf} auf unsere Zeit, ob unsere Schriftverehrung in
all thren verschiedenen Abstufungen nicht auch lauter Schein sei, wenn wir die Grundwahrheiten
derselben gdnzlich ignorieren und beiseite lassen, oder als horrend bekdmpfen und schmdhen.

Welches moderne, christliche Lehrbuch anerkennt z. B. jene traurige Wahrheit und macht Ernst
damit, daff der Mensch Gott und seinen Ndchsten hafst? Dall man diese Wahrheit ignoriert, bestrei-
tet oder doch abschwicht, ist leicht zu begreifen, indem sie zu tief in des Menschen Traum und
Wahn hineinschlégt. Allein gibt es eine Tatsache in der ganzen Geschichte, vorzugsweise in der jii-
dischen und christlichen, die je und je handgreiflicher und furchtbarer bestitigt worden wére und
wiirde?

Wer anerkennt ferner die mit Notwendigkeit daraus hervorgehende Wahrheit, daf3 der Mensch
moralisch durchaus verderbt und verloren ist, untiichtig zu allem wahrhaft Guten? Denn wenn die
Liebe (Gott und) dem Nichsten nichts Boses tut (Rom. 13,10), so tut umgekehrt der Hafy Gott und
dem Nichsten nichts Gutes, nichts zu Gefallen, sonst wére es ja nicht Hal}; so ist alle Tugend,
Frommigkeit und Gottesverehrung des Fleisches nur Schein, indem sie nicht aus Achtung, Liebe
und Gehorsam hervorgeht, sondern aus Mifltrauen, Unglauben, sklavischer Furcht, Selbstbehaup-
tung, Hoffart, Lohnsucht und Feindschatft.

Daraus folgt mit Notwendigkeit jene andere bekannte Wahrheit, dafs wir gerecht sind ohne des
Gesetzes Werke, ohne all unser Dazutun, aus Gnaden durch den Glauben an Jesum Christum; also
auch die viel geschmihte Lehre von der ewigen, freien, unabhdngigen Erwdhlung (Pradestination),
die indessen in Gottes Gerechtigkeit und in des Menschen Verderben ihren Grund hat und nicht in
irgend einer Willkiir; ebenso die Lehre von unsrer Versohnung mit Gott durch stellvertretende Ge-
nugtuung. Aber welche moderne Glaubens- und Sittenlehre versteht und verficht diese Grundwahr-
heiten?

Und welcher Prediger macht Ernst mit der biblischen Unterscheidung zwischen Kindern Gottes
und Kindern der Welt, zwischen solchen, die aus Gott und solchen, die vom Argen sind? Wir mei-
nen nicht in selbstsiichtiger Weise, um unsere Gegner tot zu schlagen, wie diese ernste biblische
Wabhrheit so leicht und vielfach miflbraucht wird, sondern im biblischen Sinn und Geist. Wenn man
aber vorgibt, das wiare AnmafBlung und Selbsterhebung, und aus Bescheidenheit und Behutsamkeit
konne man nicht so unterscheiden, so fragen wir, ob denn die biblischen Manner unbescheiden und
anmafend gewesen, die doch diesen Unterschied gekannt und Ernst damit gemacht. Und wie kann
man den Apostel Johannes noch vorzugsweise den Apostel der Liebe nennen, da doch kein anderer
so scharf und schroff unterscheidet zwischen Kindern Gottes und Kindern des Teufels? 1. Br.
3,8.10; 4,5 f.; Joh. 8,23.44 etc. etc.

Welche christliche Schrift 148t dem Menschen, wenn auch nicht viel, so doch wenigstens etwas,
zum mindesten ein Sehnen und Verlangen nach Gott (sieche dagegen Rom. 3,11; Joh. 6,44.37.), et-
welchen guten, freien Willen? (Siehe dagegen Phil. 2,13.) Wer glaubt und lehrt nicht, so wenig er’s
anerkennen will, dal wir durch des Gesetzes Werke gerecht und selig werden, d. i. uns selbst selig,
zum Himmel tlichtig und wiirdig machen kénnen und miissen? Haben wir demnach nicht den blo-
Ben Schein der Schrift, ihre Sprache und Schale, wihrend wir ihr Wesen, ihren Geist und Kern ver-
leugnen und unterdriicken und ihre Grundlehren beseitigen?

57



Daf3 man gegen jene Kernlehren der Schrift viele Bedenken hat, kann nicht auffallen, aber hochst
befremdend ist es und unwiirdig, dal man trotz der Verkennung derselben seine eigne Lehre den-
noch fiir biblisch ausgibt und ihr einen so biblischen Schein und Anstrich aufzwéngt, anstatt die
Schrift ehrlich und offen beiseite zu legen.

Sind aber alle jene Bedenken nicht bloBer Vorwand, und ist es nicht pure, heuchlerische Aus-
flucht, wenn man vorgibt, um der Konsequenzen willen jene Grundwahrheiten nicht annehmen zu
konnen? Da man doch weil}, daB3 die Ménner Gottes jene Wahrheiten offen gelehrt und sich selbst
gestehen muf}, dall sie nicht nur keine argen, sondern lauter herrliche Folgen gehabt, lauter gute
Friichte getragen haben. Wenn man doch den Sinn und Charakter, die Arbeit und Erfolge der Apo-
stel bewundern muf3 und sich ihnen nicht entfernt gleichstellen darf (wahrend man sich doch hoch
iiber sie erhebt), stellt man dann seiner eignen Lehre und Wirksamkeit nicht das schlimmste Zeug-
nis aus damit? Hat die so auffallende Verschiedenheit der Gesinnung und des Charakters, der Wirk-
samkeit und der Erfolge ihren Grund nicht gerade, nicht einzig und allein in der himmelweiten Ver-
schiedenheit des Grundes der Lehre?

Zu welchen unbedachtsamen, dummen und unpraktischen Menschen aber macht man die Pro-
pheten und Apostel mit seinen tausend Bedenken, mit seinen Befiirchtungen vor den schlimmen
Konsequenzen?

Sind aber vielleicht jene Kern- und Grundlehren nicht in der Schrift enthalten, oder doch unsi-
cher und unbestimmt, und nicht {iberzeugend nachzuweisen? Wire das der Fall, man hitte die
Schrift nie angegriffen; ldgen dieselben nicht deutlich und bestimmt genug vor, man wiirde sich mit
der Schrift ganz eins fithlen, da man diese aus keinem andern Grunde anstoBig findet, als weil sie
ganz und gar von jenen, dem Fleische so unbequemen Wahrheiten durchdrungen und getragen ist.

Nicht das also ist irrig und verbrecherisch, Wichtigeres und Unwichtigeres, Grundwahrheiten
und untergeordnete Dinge in der Schrift zu unterscheiden, wohl aber das unredliche Mandver,
scheinbar unwichtige, irrige oder anstofige Dinge aufzugreifen, um damit das Ansehen der Schrift
umzustofen und die Grundlehren voéllig zu entkréften.

Ist aber der Grund und Kern, der Sinn und Charakter, der Zweck und das Streben der biblischen
Schriftsteller gerecht, weise und herrlich, dann eben so sehr auch ihre scheinbar ganz unwichtigen,
unniitzen und anstdfigen Erzahlungen, Vorschriften und Gesetze.

So hat der menschliche Leib wichtigere und unwichtigere, edlere und unedlere Glieder und Teile;
Teile, deren leiseste Verletzung den Tod des ganzen Leibes zur Folge hat, und Glieder, die ohne gro-
Ben Nachteil oder doch ohne Getfdhrdung des Lebens entfernt werden konnen. Aber gleichwohl ist
auch das scheinbar unwichtigste Glied nicht unniitz oder tiberfliissig am Leibe; es hilft dessen Voll-
kommenheit ausmachen, und seine Entfernung wére eine Entstellung und Stérung des ganzen Lei-
bes. Was aber noch wichtiger ist: ein jedes noch so unscheinbare Glied hat Anteil an der Wiirde,
Ehre und Herrlichkeit des ganzen Leibes oder des Hauptes, weil es ein Teil des Ganzen ist, zu des-
sen Vollendung beitrdgt und vom gleichen Blut und Saft durchstrémt und ernédhrt, vom namlichen
Haupt regiert wird und demselben dient. Das unscheinbarste Glied verletzen und verachten, heif3t
demnach, das Haupt und den ganzen Leib verachten und verletzen; ja ein Glied beleidigen und ver-
letzen kann man nur, wenn und weil man den ganzen Menschen hafit und zu beleidigen sucht. Wer
weil} es aber nicht, da3 sogar das Kleid Anteil hat an der Ehre eines Mannes? Also ist auch das Un-
wichtigste in der Schrift heilig, weil das Ganze das Buch, das Wort Gottes ist.

Doch verstehe man es wohl: Nicht darum ist eine Erzédhlung oder irgend eine Vorschrift oder Ze-
remonie der Bibel wichtig und heilig, weil sie in dem heiligen Buche steht, sondern sie befindet sich

58



in der Schrift, weil sie heilig oder aus Gott ist, von demselben Mann, in demselben Sinn und Geist
und mit dem gleichen Zweck niedergeschrieben, wie die wichtigsten Wahrheiten; sie dient also auch
in ihrer Weise dem gleichen Zwecke. Wider alle Zweifel und Einwiirfe gegen diese Behauptung ge-
niigt uns die oft beriihrte, unwiderlegte Tatsache, da3 dem Herrn und seinen Aposteln sogar das so-
genannte A. T. in all seinen Teilen Gottes Wort war, und dal} in Erkenntnis, Weisheit und Gerechtig-
keit noch niemand sie iiberholt hat. Mt. 7,12; Rom. 15,4; 2. Tim. 3,15 f,; 1. Kor. 10,11; Gal. 4,21-
31, besonders V. 24.

Die eigentliche Frage und der ewige, nie ruhende Streit ist also der: ,,Soll die Schrift allein und
unbedingt gelten? Soll und muf; ihre Lehre als die ewige, unverdnderliche und absolute Wahrheit
anerkannt und aufgenommen, soll und muf3 ihr unbedingt und ohne Vorbehalt geglaubt und ge-
horcht werden? Oder darf der Mensch daraus nehmen, was er will? Soll und darf die Vernunft und
das eigene sittliche Gefiihl auch etwas sagen und gelten in Sachen der Wahrheit und Gerechtigkeit
Gottes?

Darauf konnen wir nur in bisheriger Weise, das ist, in biblischem Sinne antworten: Wire der
Mensch gerecht und frei, d. i. liebte er Gott, so wire er mit der Schrift vollkommen einverstanden,
und wiirde sich in ihm kein Verdacht und Widerspruch dagegen erheben. Das beweisen wir damit,
daB3 der Herr und seine Apostel nicht nur unbedingt, mit Dank und volligster Selbstverleugnung der
Schrift sich hingegeben haben, sondern auch gerecht und frei und weise gewesen sind. Wenigstens
hat die Wissenschaft das noch nie im Ernst oder {iberzeugend widerlegt.

Weil aber der Mensch nicht gerecht und frei ist; weil er Gott weder kennt noch von Herzen liebt,
sondern voll MiBtrauen, sklavischer Furcht und Hal} ist gegen ihn: so urteile man selbst, ob ihm ein
Urteil zustehen kann in Sachen Gottes, und ob er gerecht richten kann und wird zwischen sich und
Gott.

Nicht dal dem Menschen das richtige, gesunde Gefiihl und Urteil abginge, oder daf} seine Ver-
nunft an und fiir sich verderbt und bose wére; da er aber mit Gott zerfallen und entzweit ist, kann er
seine Vernunft, seine Gaben und Fihigkeiten nur zum eignen Vorteil und zum Nachteil Gottes ge-
brauchen, indem es ihm sein Argwohn und Hal3 gegen Gott, sowie sein Stolz und Selbsterhaltungs-
trieb unmoglich machen, ehrlich, gerecht und wahrhaftig zu sein. Durch seine Feindschaft und Ei-
genliebe ist er dazu verdammt, zur Unvernunft und Unwahrheit und zu den verwerflichsten Mitteln
zu greifen, um sich nicht ergeben zu miissen und in Schanden dazustehn.

Es sind demnach nur zwei Dinge moglich: Entweder sich unbedingt Gott und also auch der
Schrift unterwerfen, sich ganz und allein von ihr bestimmen, lehren und regieren lassen mit Ver-
zichtleistung auf eignen Sinn und Willen und mit Verleugnung eigner Gedanken, Begierden und
Wege,; oder aber sich neben, das ist, iiber Gott und die Schrift stellen, Gott das Gesetz vorschreiben
— weil ein Nebeneinanderbestehen nicht mdglich ist, da Gott und Mensch nicht eins, sondern vollig
wider einander sind — und, um dieses desto leichter zu erreichen, einen frommen, demiitigen ergebe-
nen und himmlischen Schein annehmen, sich als Freund und Gesinnungsgenosse Gottes, als gehor-
sam, glaubig und evangelisch stellen. Gal. 5,17; Rom. 8,6 f.; Mt. 16,23.

Jenes ist der Standpunkt, der Ausgang und das Ziel der Schriftlehre, dieses der Standpunkt der
fritheren jiidischen und seitherigen christlichen Lehre nicht minder, als jeder heidnischen, und zwar
nicht allein der allgemein christlichen, sondern auch der speziell evangelischen und glaubigen Leh-
re, wo diese ndmlich die Schrift nicht ehrlich und unbedingt als das aufnimmt und anerkennt, als
was sie sich unzweideutig darstellt.

59



Wenn man aber das als Buchstabenglauben und Bibliolatrie bezeichnet, so kommt dies nur daher,
weil man doch irgend was haben muf3, um die Wahrheit mit einigem Schein beseitigen zu kdnnen,
und weil man nun leider nichts Triftigeres und Besseres hat, als solche vollig aus der Luft gegriffe-
ne Schlagworter. Der beliebte Einwand aber, es sei leicht, die ganze Bibel in globo als Gottes Wort
anzunehmen, ist hochst ldcherlich; oder warum wird sie denn von keinem, der sich zu den Gelehr-
ten und Gebildeten zihlt, angenommen, wenn das so leicht ist? Etwa, weil die Gelehrten so griind-
lich und nicht so leichtgldubig und einfiltig oder albern sind? Wozu macht man denn den Herrn und
seine Apostel mit solchem Vorgeben und Wahn! Das meinen wir fithlbar und deutlich gemacht zu
haben, dal3 nichts schwerer und unmaoglicher ist, als die Annahme und Anerkennung des Geistes der
Schrift und ihrer Grundwahrheiten und Kernlehren, wéhrend der Schein- und Buchstabenglaube
und die Annahme von Nebendingen und untergeordneten Lehren nur deshalb je und je so allgemein
war und ist, weil das sich ganz gut mit dem Geiste der Zeit oder der Ungerechtigkeit vertrdagt. Hin-
wiederum ist die Annahme der ganzen Schrift leicht und ergibt sich von selbst, wenn man die
Hauptsache zugibt und gottlichen Respekt hat vor dem einen, ewigen Gesetz, d. i. vor Gott selbst,
und alles andere demselben hintanzusetzen Willens ist.

Von welcher Seite wir demnach auch die Sache betrachten und anfassen, sie fiihrt uns immer
wieder zu der Wahrheit, daf}, wer aus Gott ist, die ganze Schrift als Gottes Wort anerkennen wird,
und dafl umgekehrt, wer mit der Schrift sich nicht eins fiihlt, sich mit ihr nicht von Herzen befreun-
den kann, mit Gott zerfallen ist und das eine, ewige Gesetz der Gerechtigkeit und Liebe nicht kennt,
achtet und ehrt.’

Oder wer ist inkonsequent, die biblischen Schriftsteller oder die Schriftgegner? Sind jene sich
etwa nicht treu geblieben in der Durchfiihrung ihres obersten Gesetzes, da diese im Gesetz der Lie-
be, Gerechtigkeit und Humanitit mit ihnen scheinbar ganz einig sind, oder einig zu sein vorgeben
und nur in untergeordneten (?) Dingen von ithnen abzuweichen behaupten?

Welcher Gelehrte getraut es sich, nachzuweisen, daB3 jene Grundlehren vom volligen Verderben
des Menschen, von der ewigen Erwdhlung, von der Gerechtigkeit des Glaubens, der Erldsung aus
Gnaden, und ganz besonders von der stellvertretenden Genugtuung mit dem Gesetz der Liebe nichts
zu tun haben? Ist es so schwer zu erkennen, daf alle diese Lehren mit Notwendigkeit aus jenem na-
tiirlichen, ewigen und vollkommenen Gesetze hervorgehen, nichts anderes sind, als eine Folge, eine
konsequente Durchfiihrung, Aufrichtung und Handhabung desselben?

Folglich sind die Schriftgegner inkonsequent, oder besser gesagt: sie sind sich auch ganz konse-
quent, insofern sie eben im obersten Gesetz mit den Ménnern der Schrift nicht einig sind, das ist,
von diesem Gesetz keine Ahnung und kein Gefiihl haben, praktisch ganz auflerhalb dieses Gesetzes
stehen und ohne dasselbe leben und darum auch in allen andern Punkten die Schrift nicht verstehen
und anderer Gefiihle und Ansichten sind.

Wir haben oben schon darauf hingewiesen, wie die Propheten und Apostel in allen Verhiltnissen,
fiir jeden Stand und Beruf das Gesetz der gegenseitigen Achtung und Liebe handhaben, diesem Ge-
setze in allen Vorkommenheiten konsequent treu bleiben, immer von diesem einen Gesetze ausge-
hen und in keinem Teil ihm untreu werden, oder es auBBer Acht lassen und verleugnen; eben so dar-
auf, daB sie selbst mit ihren Jiingern und aufrichtigen Freunden nach diesem Gesetz der Liebe ge-
handelt, Gott iiber Alles und von ganzem Herzen geliebt haben und ihren Nichsten wie sich selbst.

1 DaB das ein Zirkel ist, geben wir zu; nichts desto weniger bleiben wir dabei, weil es einfach die unwiderlegliche
Lehre der Schrift ist. Auf andere Einwendungen, die man dabei noch so leicht machen kann und macht, gehen wir
nicht ein, indem der Aufrichtige und Nachdenkende selbst die Erkldrung und Losung leicht findet.

60



Wer nun sich selbst ehrlich kennen und beobachten will, wird der behaupten diirfen, er tue es den
Mainnern der Schrift hierin auch nur von ferne nach? Wer kann so konsequent das allein Richtige
und Unfehlbare finden und treffen, so unparteiisch und ohne Ansehen der Person in wahrhaftiger
Liebe und Selbstverleugnung richten und raten, wie sie das tun? 1. Kor. 6,7 f.; Rom. 2,1-5.17-24;
12,14-21; 13; 14 etc. Phil. 2,2 ff.; Gal. 5,26-6,1 ff. Eph. 5,21-6,6; 1. Petr. 3,1.2; Mt. 5,39 ff.; 20,25-
28 etc. etc.

Wer kann so sich hingeben und aufopfern fiir andere? Wer um der Wahrheit und Gerechtigkeit
willen auf alles verzichten und alles drangeben, was sonst dem Menschen das Liebste und Hochste
ist und was allein sein irdisches Leben noch in etwa angenehm und ertraglich macht? 2. Mo. 32,32;
4. Mo. 12,1-3.11-13; 16; 14; Rom. 9,1 ff.; Apg. 20,23 f.; 21,13.27 {f.; Jer. 9,1; Dan. 9,3 ff.; Neh.
1,4 ff.; Esra 9,3 ft.; 10,1 ff.; Apg. 7,59; Hebr. 11,35 ff.; 1. Kor. 4,9 ft.; 2,1-5. Phil. 3,7 f.

Wer es ihnen nachtut oder auch nur ehrlich nachtun mochte, muf3 der nicht eins sein mit ihnen,
von der hochsten Achtung und Ehrerbietung erfiillt gegen sie? Wenn wir sie aber auch nicht von fer-
ne erreichen, kann es dann etwas Unwiirdigeres und Schmachvolleres geben, als uns in solcher Wei-
se liber sie zu erheben und abzuurteilen?

Wir haben frither bemerkt, dall, wer nicht gerecht ist, Gott, dessen Gedanken und Wege, also
auch dessen Wort nicht verstehen kann, indem Gott lauterste, reinste Gerechtigkeit ist. Nun fragen
wir: Wer ist gerecht, d. 1. wer tut seine Pflicht? Wer achtet, ehrt und liebt seinen Néchsten wie sich
selbst? Von der Liebe gegen Gott gar nicht zu reden. Wer macht sich nicht der Einbildung, Selbstge-
filligkeit und Uberhebung iiber seine Mitmenschen, der Unlauterkeit, Verstellung, Habsucht und al-
lerlei Ungerechtigkeit schuldig? Wer miif3te nicht err6ten, ja wer mochte sich nicht verkriechen vor
Scham und Schande, wenn er vor Freund oder Feind offenbar wire mit seinen innersten Gedanken,
Begierden, Beweggriinden und Absichten? Wem geht seine einfache, natiirliche, alltdgliche Pflicht
iiber alles? Wem steht das Gesetz der Gerechtigkeit, Liebe und Herrlichkeit so hoch, dal3 er sich
auch nicht das mindeste Entehrende erlaube und auf Tod und Leben wider alles Ungeziemende
kidmpfe und jede slindliche Regung gleich im Keime ersticke?

Und wir, die wir nicht gerecht sind, ja uns um die Gerechtigkeit gar nicht kiimmern (denn wem
es ehrlich und ernstlich um die Gerechtigkeit zu tun wére, der wire schon gerecht), die wir im Um-
gang mit unsern Angehorigen, im Handel und Verkehr mit unsern Nebenmenschen unsere einfache
Pflicht so schndde versdumen und verleugnen: wir wollen die Schrift meistern? Wir setzen uns zu
Gericht {iber die Méanner Gottes und maf3en uns an, sie zu lehren, was Wahrheit und Gerechtigkeit
ist und was sich ziemt und nicht ziemt? Wir wollen im fremden Hause reformieren und unsere
Weisheit und Tiichtigkeit anbringen und beweisen, und miissen uns selbst gestehen, daB3 es im eig-
nen Hause erbarmlich aussieht? Ist das nicht hochst lacherlich, téricht und ungerecht?

Mit dem Munde mogen wir die Lehre und Liebe Christi riihmen; in der Tat aber wissen wir
nichts davon und wollen nichts davon wissen. Wenn’s drum geht, weisen wir sie mit Unmut und
Feigheit, wo nicht mit Stolz und Entriistung als untunlich und ungerecht, als Unsinn und Schmach
von uns. Oder mute dem einen oder andern alles Ernstes zu, er, der Grof3ere und Hohere, solle dem
Kleineren und Geringeren dienen, oder dem, der ihn auf den rechten Backen geschlagen, auch den
andern darbieten, oder gar fiir einen Feind und Ungerechten alles, auch sein Leben hingeben: siche,
wie er dir begegnen und tiber dich herfahren wird! Und doch ist gerade das die Lehre und Liebe
Christi. 1. Mo. 25,23; Rom. 9,12; Mt. 20,25 ff.; 5,39 f.; Joh. 13,14 ff.; 1. Petr. 3,18; Kol. 1,21 £;
Rom. 5,10. etc. etc.

Es ist sehr leicht, Christi Lehre und Liebe zu rithmen, wenn man sich fiir seine Person nicht im
mindesten darum kiimmert, solange man seine eigene Lehre und Praxis hat und sein Ich, seine Lust

61



ungehindert schalten 146t; ja in diesem Falle kommt die scheinbare oder heuchlerische Anerkennung
der Liebe und Lehre Christi dem Menschen sehr zustatten, insofern er damit sein eigentliches, wah-
res Wesen und Streben verhiillen kann. Wer aber Christi Lehre und Liebe kennt und Ernst macht da-
mit, dem mdochte das Lob derselben auf den Lippen erstickt werden durch seine eigne Torheit und
Erbarmlichkeit.

Das wagen wir zu behaupten, da3 jede noch so unnatiirliche und unsinnige Lehre und Religion,
Papsttum und Pharisdismus und die widerlichste Frommelei und schméhlichste Knechtung uns in
der Praxis lieber und ertrdglicher sind, als Christi Lehre und Liebe. Wie liee sich sonst die Tatsa-
che erkldren, daB jene zu allen Zeiten in aller Welt verbreitet gewesen und geduldet worden sind,
wihrend die Lehre und Liebe Christi noch nirgendwo Platz gefunden, als auf dem Kreuz und Schei-
terhaufen!

Darum mag ein jeder bedenken, was er tut, wenn er die Schrift beseitigt, er sei weltlicher oder
geistlicher Herr, Seelsorger und Lehrer oder einfacher Biirger und Familienvater. Er mag sich ernst-
lich und redlich fragen, ob er in aufrichtiger Liebe und Selbstverleugnung nur das Wohl des Volks,
seiner Gemeinde und Kinder im Auge habe, wenn er doch der Schrift im Herzen abgeneigt ist, und
ob er derselben nicht eben deshalb abhold sei, weil sie ihm seine wahre Pflicht zu sehr ins Gewissen
schirft und seinen selbstsiichtigen Geliisten so méachtig in den Weg tritt.

Wer die Bibel kennt und kennen will; wer sich selbst, seine Kinder und Anbefohlenen achtet und
liebt; wer den Ernst des Lebens ein wenig erfahren hat und auch nur in etwa zu ermessen und zu
fithlen vermag, welche wichtige, hohe und heilige Sache es ist um eine unsterbliche Menschenseele,
und was das in sich falit: ewig verloren oder ewig gerettet: der muf3 und wird die Schrift mit allen
Kriften seiner Seele lieben und umfassen und nichts so sehr wiinschen, als daf3 das Wort derselben
immer mehr von ihm und den Seinen erkannt werde und in ihm und seinen Angehdrigen lebe und
regiere.

Wer dagegen die Schrift nicht kennt, nicht hoch und heilig hélt als sein einziges Licht und Heil,
der weil} nicht, was Siinde, Not und Verlorenheit ist, und hat eignem und fremdem Elend und Jam-
mer noch nie auf den Boden gesehen; von dem erdriickenden Ernst menschlichen Daseins und der
vernichtenden ewigen Gerechtigkeit hat er keine Ahnung; oder er hat es bis jetzt iiber sich ver-
mocht, wider besser Wissen und Gewissen sich das alles auszureden, es zu verdecken und zu be-
maénteln; der mag Tugend und Gerechtigkeit, Menschenliebe und Uneigenniitzigkeit vorgeben und
im Munde fiihren: von wahrer Liebe und Gerechtigkeit hat er so wenig Begriff, als ein Unmiindi-
ges, und ist so weit davon entfernt, als die Erde vom Himmel; bis dahin ist er genéhrt und getragen
von lauter Eigenliebe und Selbstsucht, und was wahrhaftiges Gliick ist, dariiber hat er noch nie
nachgedacht.

Ein Beweis dafiir ist unsere aufgeklérte Zeit, unser so viel gepriesenes, in so méichtigem Fort-
schritt begriffenes Jahrhundert. Oder wo ist denn gegenseitige Achtung, Liebe, Treue und Gerech-
tigkeit? In welchen Schichten und Kreisen, in welchem Stand und Beruf, in welchem Zweig der
Wissenschaft und Kunst ist wahrhaftiges Licht und Heil? Wer und was bietet einen wahren Halt und
VerlaB, eine sichere Zuflucht und Ruhestétte? Ist nicht alles untergraben und im Wanken, oder be-
reits zusammengestiirzt und gerichtet? Oder wer hat Vertrauen in die Gegenwart und Zukunft? Und
worauf griindet er es? Wem ist nicht unheimlich zu Mute, wenn er sieht und hort, wie es im Verbor -
genen gart und im Finsteren sich regt, und welche unheilbriitenden Méchte im Geheimen und offen
wirksam sind, und welche gewitterschweren Wolken sich von allen Seiten zusammenziehen?

62



Dal} man aber allerlei Lichtseiten aufzufinden bemiiht ist und alsbald darauf hinweist, wenn da
oder dort ein scheinbar heller Punkt hervortritt, verrdt man damit nicht nur zu sehr das Gefiihl und
BewulBtsein, da3 aller Halt und Boden fehlt und alles aus den Fugen ist?

Und wie klein ist die Zahl derer, die es im Grunde nicht fiihlten und sich selbst gestehen miif3ten,
daB3 an allem dem die so méchtig eingerissene Gottentfremdung, d. 1. die Entfremdung von der Bibel
die Schuld tragt? Trotz dieses Gefiihls und Gestdandnisses aber will niemand zur Schrift zuriick. Aus
welchem Grunde? Aus Furcht und Bewunderung vor dem Tier aus dem Abgrund (Oftb. 13). Der
Menschengeist ist auf eine Stufe der Entwickelung und Macht gelangt, die es thm unmdglich macht,
sich noch in fritherer Weise unbedingt der Schrift zu unterwerfen. Forschung und Wissenschaft ha-
ben so manches zutage gefordert, und so vieles ins klarste Licht gesetzt, da3 es rein unmdglich, wo
nicht gar ein Vergehen wire, das nicht anerkennen und auf dem kindischen Standpunkt der Schrift
stehen bleiben zu wollen. Soll es denn keinen Fortschritt geben in der Erkenntnis, keine Fortentwi-
ckelung des Menschengeistes und des Lehrbegriffs? Sollen alle bisher gemachten Entdeckungen
und Resultate nichts sein und gelten? Kann und soll man sie leugnen und umstoflen? Und hat uns
Gott in der Bibel etwas Abgeschlossenes und Unverdnderliches gegeben? Darf und soll man das
nicht um- und weiterbilden je nach den Bediirfnissen und Anforderungen, der Erkenntnisstufe und
dem Standpunkt der Zeit? So urteilt man, und die Besseren und Besten erwarten nun Heil und Hilfe
von einer neuen AusgieBung des Heiligen Geistes, oder von irgend einem unmittelbaren Eingreifen
Gottes; von irgend einem Wunder von oben, ohne zu erkennen und zu bedenken, daB3 der Heilige
Geist in und mit dem Worte wirkt und gegeben wird und zur Erkenntnis des Wortes treibt, und dal3
das groflite Wunder und méchtigste Eingreifen, die Macht, Weisheit, Hilfe und Herrlichkeit Gottes
das geschriebene Wort ist. Oder man hore die Schrift: Apg. 10,44; 2,38; Gal. 3,2 und 5, und beden-
ke, daB3 die Propheten und Apostel nichts gehabt, gekannt und gepredigt, als das geschriebene Wort
und mit diesem Worte solche Wunder gewirkt, so GroBes ausgerichtet. 5. Mo. 4,2; 28,14 f.; 30,10;
31,10-13; Jos. 1,7; 23,6.14 £.; Jer. 1,9 £.; 23,22.28 ff.; Hes. 2,7 bis 3,4; 2. Kon. 17,13 ff.; 2 Chron.
36,16.21; Esra 9,4.10 ff.; Neh. 1,7 ff.; 8,1.3.5.8.13 f.; 9,3 etc. 2. Tim. 4,2 und dal} der Herr, bevor
die Apostel den Heiligen Geist empfingen, sie die Schrift verstehen, erkennen und glauben lehrte
und nichts so sehr an ihnen schalt und riigte, als ihre Unkenntnis, ihren Unverstand und Unglauben
in Bezug auf das geschriebene Wort. Lk. 24,25-27.44-49; Mt. 26,54.56; Joh. 2,17.20; 20,9; vergl.
mit Gal. 4,21.

Was aber das Wort ist und vermag, was man in und an ihm hat, das sagen uns z. B. die Stellen:
Rom. 1,16 f; 1. Kor. 1,18.21; 2. Tim. 3,15-17; Hebr. 4,12 f; Jak. 1,21.18; 1. Tim. 4,16; 1. Joh. 1,1-
4;2.Joh.9; 5. Mo. 11,27 £.; 32,47; Jos. 1,8; Ps. 1,2 f.; 19,8-12; 119,9.11.104 f. etc. etc.

Wie viel geschieht nicht, um dem mit Grauen iiberhandnehmenden geistigen und materiellen
Elend und Verderben zu steuern? Welche groBartigen, Zeit und Miihe raubenden Anstrengungen
werden nicht gemacht, um die menschliche Gesellschaft, um das Volk zu heben und vor gidnzlichem
Verfall zu bewahren? Und welche Summen werden zusammengetrieben, und wie viele Menschen
und Krifte in Anspruch genommen, um das einstiirzende Gebdude zu stiitzen, um den Ruhm und
Ruf des neunzehnten Jahrhunderts zu retten? Aber wo zeigt sich eine wahre Frucht? Wo ein wirkli-
cher und verhiltnismaBiger Erfolg? Tue man zuerst selbst, was man andern zumutet, und gebe dem
Volk die Bibel, also den lebendigen, wahren Gott zuriick, nachdem man selbst zur Schrift und zu
dem Gott der Apostel und Propheten zuriickgekehrt ist.

Die Erkenntnis und Furcht Gottes und des Gesetzes ist die einzige Sittlichkeit und Gerechtigkeit,
die Predigt und Handhabung des Wortes und des Gottes der Schrift das einzige Mittel, um der

63



menschlichen Gesellschaft griindlich aufzuhelfen, der einzige Damm gegen den Strom des sittlichen
und materiellen Verderbens.

Oder was sollte der Mensch noch scheuen und fiirchten, wovor zuriickbeben und was sich nicht
erlauben, wenn er keinen Gott, also auch keine ewige Gerechtigkeit und Vergeltung mehr zu fiirch-
ten braucht?! Und was wolltest du mit deiner Miihe und Arbeit fiir die sittliche und materielle He-
bung des Volkes noch ausrichten, wenn du selbst den Gott der Bibel nicht kennst und ehrst? Ohne
die lebendige, wahre Erkenntnis und Furcht dieses Gottes ist bei dir keine Gerechtigkeit, Treue, Lie-
be, Demut und Selbstverleugnung mdéglich, kein Ernst und keine Ausdauer denkbar; ohne diese Er-
kenntnis und Furcht tappst du im Finstern und bist selbst beherrscht und geknechtet von den Siinden
und Torheiten, die du bei andern bekdmpfst. Und meinst du, das Volk merke solches nicht? Es fiihle
und sehe nicht so fein und scharf, wie du, und wisse nicht viel besser zu unterscheiden zwischen
Wabhrheit und Schein, zwischen Ernst und Heuchelei, zwischen Kraft und leerem Wort, als unser ei-
ner?

Diese Ehre wird man der Schrift lassen miissen, dafl nur sie den Menschen erneuert und um-
schafft, ehrlich und natiirlich, treu und wahrhaftig, gerecht, liebevoll und demdiitig macht, und dal3 er
nur bei ihr und durch sie zur Erfiillung seiner Menschenpflicht gelangt; wihrend es auler ihr und
ohne sie keine wahre Tugend und Gerechtigkeit, keine Demut, Selbstverleugnung und Liebe gibt,
wohl aber Schein und Heuchelei, Ehr- und Herrschsucht, Habgier und Tyrannei; sonst hdtte man in
der Tat Recht, nicht so viel Wert auf die Schrift zu legen und sich nicht so sehr um sie zu kiimmern.
Wenn aber Gott der Herr zu Josua sagt: ,,Laf das Buch dieses Gesetzes (die fiinf Blicher Moses)
nicht von deinem Munde kommen, sondern betrachte es Tag und Nacht, auf da3 du haltest und tust
ganz nach dem, was darin geschrieben steht. Denn alsdann wird dir'’s gelingen in allem, was du
tust, und wirst weislich handeln konnen“ (Jos. 1,8), so mag man daraus erkennen, wie viel an dem
Worte der Schrift gelegen sein muf3. Man vergl. daselbst noch V. 7; ebenso 5. Mo. 6,6-9; 11,18-25;
Ps. 1,2; 2. Tim. 4,2; Ps. 119,9.

Es ist demnach nicht zu viel behauptet, wenn wir die Herabsetzung und Beseitigung der Schrift
als den Grund und Quell alles Ubels und als das strafbarste Verbrechen am Volk bezeichnen, weil
dadurch allen andern Verbrechen Tiir und Tor gedftnet wird. Dafiir liefern uns die Juden den furcht-
barsten Beweis. Oder hitten die Obersten dem Volke Christum, seinen Konig, Erretter und Beglii-
cker genommen, wenn sie nicht zuerst das Wort der Schrift durch Verhiillung und Verdrehung ver-
drangt und durch ihre Tugend- und Sittenlehre ersetzt und beseitigt hétten? Wenn sie nicht die
Grundlehren, insbesondere die Lehre vom génzlichen Verderben des Menschen und von der Ge-
rechtigkeit des Glaubens abgeschwicht und unterdriickt hétten? Wiirden sie nicht selbst zuerst
Christum aufgenommen und dann auch dem Volke empfohlen haben, wenn sie Moses und die Pro-
pheten respektiert und verstanden und hétten verstehen wollen?

Und warum nahmen sie dem Volke zuerst das Wort und dann auch Christum und die Apostel?
Eben damit gerade im Volke Unwissenheit und Ungerechtigkeit, blinder Gehorsam und Knecht-
schaft ungehindert fortwuchern konnten, weil das zu ihrem Vorteil gereichte, insofern sie dann an
der Spitze des Volkes bleiben und dasselbe ausbeuten konnten, wéihrend sie Amt und Brot zu verlie-
ren glaubten, wenn Christi Sache Bestand und Fortgang hatte. DaB3 sie aber das Volk mit dem Worte
und Christo auch um die leiblichen Segnungen und Giter gebracht, hat die Geschichte bewiesen,
obschon sie heuchlerisch vorgaben, um Jesu willen Gefahr fiir Volk und Land flirchten zu miissen.
Joh. 11,47 ff.

Man mag den Menschen zu Gefallen leben und so auf Menschen sein Gliick bauen: dieses Gliick
hat weder Grund noch Bestand. Man mag zwischen den Parteien zu vermitteln und sie zu vereinba-

64



ren suchen und meinen, etwas GroB3es und Gutes zu tun damit: der Dank und Erfolg wird kein ande-
rer sein, als der, dall man es keiner Partei zur Zufriedenheit macht und auf beiden Seiten schadet.
Das ist der Fluch dafiir, dal man nicht an Gerechtigkeit glaubt, an die alleinige, ewige Gerechtig-
keit, die koniglich fiir ihre Bekenner und Kinder sorgt und sie zuletzt mit Ehren kront, angesichts
des Himmels, der Erde und der Holle.

Oder wird man sich die Achtung des Volkes und der Mitmenschen erwerben, wenn man sie
selbst nicht achtet? Wenn man ihnen um gemeinen Vorteils willen die Wahrheit, also ihr wahres
Gliick vorenthidlt und das bietet, was schmeichelt? So viel wird man doch zugeben, daf3 das Volk der
Juden seine Obersten so wenig geachtet und nach ihnen gefragt, so wenig sie es geachtet und nach
thm gefragt, und daf} sie des Volkes Fluch mit ins Grab genommen.

Dagegen mag sich derjenige alles Guten versehen bereits fiir dieses Leben, der die Schrift als
seine einzige Weisheit und Lehrmeisterin liebt und verehrt und als das wahre, ewige Licht und Heil
heilig hilt, ohne sich nach beiden Seiten umzusehen. Je weniger gerade in unsern Tagen die Bibel
oder die Wahrheit erkannt und beachtet wird, je seltener darum auch Gerechtigkeit, Treue und Ehr-
lichkeit ist: umso mehr wird er sich mit seiner Erkenntnis und Heilighaltung der Schrift die Achtung
und Liebe seiner Anbefohlenen und Mitmenschen erwerben, ja Achtung auch seinen Feinden abno-
tigen. Denn — wir wiederholen es — Quell und Inbegriff aller Gerechtigkeit ist der Bibelglaube, in-
dem nur die Schrift, sonst aber niemand im Ernst und in Wahrheit auf Gerechtigkeit, also auf die
Liebe des Néachsten dringt, so dafl Bibelglaube und Gerechtigkeit oder Liebe des Néchsten eins und
dasselbe ist, vorausgesetzt, dall es nicht ein Scheinglaube sei, wie denn nicht allein der offene Un-
glaube, sondern auch der Scheinglaube ein Zeichen unsrer Zeit ist.

Findet er aber trotz allem dem dennoch nur Verkennung und Feindschaft, Spott und Hohn dem
Sichtbaren nach, so darf und wird das ihn gleichwohl nicht irre machen und entmutigen, indem er
leicht erkennen wird, daf3 das im Grunde nichts anderes ist, als der Neid, und daf} ihm ohne das ein
sicheres Kennzeichen, ein unerldflicher Beweis seiner Gerechtigkeit fehlen wiirde.

Geht es dir nun aber mit den Deinigen nicht um ewige Errettung, Ehre und Herrlichkeit, um Ver-
s6hnung und Frieden mit dem lebendigen Gott, so wissen wir nicht, was du mit der Schrift tun und
weshalb du dich um sie kiimmern solltest. Stellt sie sich deinem innersten Gefiihl und Gemiit nicht
als die alleinige, ewige Wahrheit dar und erweist sie sich dir nicht als das einzige, wahrhaftige Licht
und Heil; macht dein Elend und deine Verlorenheit einerseits, ihre Lauterkeit, Aufrichtigkeit und
Gerechtigkeit, ihre Treue, Giite und Barmherzigkeit andererseits sie dir nicht kdstlich und ange-
nehm, wert und heilig: so lege sie nur beiseite und bemiihe dich nicht, dich mit ihr abzufinden und
ihr die schuldige Achtung zu erzeigen, indem dir das doch nicht frommen wird. Nimmt sie dich
nicht unmittelbar und von selbst ein mit ihrer sittlichen Macht und Herrlichkeit; vermag sie nicht
dein Herz zu gewinnen und zu erwédrmen mit ihrem Lebenshauch aus der Ewigkeit; so quile dich
nicht damit, dir ihre Lehren zurecht zu legen und ihre Ansichten dir anzueignen, da das dir keinen
wahren Frieden bringen wird. Die Schrift will nur erfreuen und begliicken, helfen und wohltun, aus
Verlegenheit und Siinde, aus Angst und Not erretten und vom zukiinftigen Zorn und Gericht, aus Tod
und Verderben erlosen: hat das keinen, hat das nicht den hochsten Wert fiir dich, so hat die Schrift
und der Bibelglaube keinen Zweck und nicht den mindesten Wert und Nutzen fiir dich, und es wire
toricht, dich viel um sie kiimmern zu wollen.

Die Schrift hat darum auch nie Miene gemacht, sich irgend jemand aufdringen zu wollen, indem
ihr nichts so ferne und fremd ist, wie Zwang oder irgend ein unwiirdiges Mittel; sie ist dazu viel zu
hoch und herrlich. Sie weill, wen sie im Auge hat, fiir wen sie da ist. Diesen geht sie unermiidlich

65



nach; an den Ubrigen aber sucht sie nichts. Trotzdem wird ihr niemand Parteilichkeit und Unge-
rechtigkeit vorwerfen oder nachweisen kénnen.

Verwirft man aber das als Dualismus, so wird man sich doch gestehen miissen, dal man damit
die Schrift selber schmédht, indem sie unverhohlen und entschieden diese Lehre vortrigt, wie man
sich denn auch nur aus diesem Grunde mit ihr nicht vertragen kann. Dal man aber bei allem dem
dennoch als bibelgldaubig erscheinen will oder doch seine Hochachtung vor der Schrift beteuert, ist
der unverfanglichste und schlagendste Beweis dafiir, dal man sich der Hoheit, Lauterkeit und Ge-
rechtigkeit der Schrift gut bewult ist in seinem Inneren, indem man sich sonst offen und ehrlich von
ihr lossagen wiirde.

66



	Vorbemerkungen
	I. Als was wollen die biblischen Schriftsteller betrachtet sein?
	1. Die neutestamentlichen
	a. Nach Christi eigener Erklärung
	b. Als was wollen die neutestamentlichen Schriftsteller betrachtet sein nach ihren eigenen Aussagen

	2. Als was wollen Moses und die Propheten betrachtet sein?

	II. Wie sind die heiligen Männer und biblischen Schriftsteller das geworden, als was sie nach Christi und ihren eigenen Aussagen wollen betrachtet sein?
	III. Wer wird die Schrift annehmen und wer sie verwerfen?
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.


